
 
 

 



2 
 

 

 

 

 

Dans le carnet de 

la Yoetzet Halakha 

Réflexions sur des sujets 

de taharat hamichpa'ha 

 

  



 
 

 

Dans le carnet de la Yoetzet Halakha 

Réflexions sur des sujets de taharat hamichpa'ha 

 

 מכון נשמת הבית, מדרשת נשמת

 א', שכונת פת, ירושלים26ברל לוקר 

 02-6404340טל' 

www.yoatzot.org 

 

Ligne ouverte en français:  0587-872-852  /01-77-47-73-29  

Pour prendre RV avec une Yoetzet Halaha conseillère en fertilité 

(WhatsApp uniquement):  02-6404330  

----- 

Auteure : Nathalie Loewenberg, Yoetzet Halakha conseillère en 

fertilité 

Accompagnement et supervision halakhique – Rav Shmouel 

Elikan 

Toutes les informations médicales contenues dans les 

brochures rédigées par l'Institut de recherche sont fournies à 

titre indicatif pour aider à la compréhension de la réalité 

halakhique. Elles ne constituent pas un avis médical. Pour 

toute question médicale, veuillez contacter une autorité 

médicale. 

  2025 כויות שמורות למכון נשמת הבית, מדרשת נשמת,כל הז© 

אין לשכפל, להעתיק, לצלם, להקליט, לאחסן במאגר מידע, לשדר או לקלוט 

בכל דרך או בכל אמצעי אלקטרוני, אופטי, מכני, או אחר כל חלק שהוא מן 

החומר שבספר זה. שימוש מסחרי מכל סוג שהוא בחומר הכלול בספר זה 

  ברשות מפורשת בכתב מהמו״ל.אסור בהחלט אלא 

----- 

 Printed in Israel 2025הודפס בישראל 

http://www.yoatzot.org/
http://www.yoatzot.org/


4 
 

Table des matières 
 

Introduction : pourquoi ce livret ? 5 

Niddah, toumah et taharah 9 

     Que signifie le mot niddah ? 12 

     Redéfinir la "mitsva de niddah"  14 

Ketamim – taches 21 

     Taille de la tache  25 

     Surface sur laquelle la tache a été trouvée  27 

     Couleur de la surface sur laquelle la tache a été trouvée  27 

     Couleur de la tache 29 

     Emplacement où la tache a été trouvée 30 

     Tache attribuée à une autre cause 30 

     Flux ou tache ? 32 

     Précautions que l'on peut prendre en période de taches  33 

     Précautions supplémentaires concernant les relations  
     intimes  

34 

     Conduite durant les taches 36 

La mitsva de sortir de l'état de niddah 40 

     Les bedikot 42 

     Couleurs permises et interdites  45 

Se préparer pour le mikveh 47 

     La 'hafifah – la préparation pour le mikveh 47 

     Le Iyoun 49 

     La 'hafifah comme préparation spirituelle 50 

La tevilah 54 

     Comment faire la tevilah ? 54 

     Quand faire la berakha sur la tevilah ? 55 

     Combien de tevilot ? 56 



 
 

     Faire de la tevilah une bonne expérience 57 

Se séparer pour mieux se rapprocher 61 

     Utiliser les harkhakot pour mieux apprécier le  
     quotidien. 

62 

     Les harkhakot comme invitation à se retrouver. 63 

     Découvrir et raffermir le langage émotionnel 65 

Taharat Hamichpa'ha – un travail de couple 72 

Procédures gynécologiques courantes 78 

     Planification d’examens gynécologiques 79 

Savoir poser une question halakhique 84 

     L'importance de poser des questions 84 

     Comment poser une question 86 

     Ne pas se déclarer niddah dans le doute 88 

Un mot sur l'intimité 89 

     La position de la Torah 89 

     Mitsvat onah 91 

Glossaire 95 

Bibliographie 105 

 

 



6 
 

Introduction : pourquoi ce livret ? 

 

Avoir le privilège d'être une yoetzet halakha 

implique communiquer avec de nombreuses 

femmes. Les sujets halakhiques traités touchent 

souvent à l'intimité, celle du couple ainsi qu'à des 

fondements de émounah et de perception du 

monde. Ces conversations demandent aussi et peut 

être surtout de savoir écouter l'interlocutrice avec 

empathie, lui permettre de s'exprimer librement, et 

lui donner une réponse complète en faisant tout le 

possible afin qu'elle se sente renforcée, respectée 

et validée. 

Savoir écouter (ou lire) une question, c'est 

également la décoder. Une question peut 

évidemment être purement halakhique, mais ceci 

est assez rarement le cas. Les êtres humains sont 

des êtres complexes, vivants dans une réalité 

complexe qui influencent leurs émotions, actions et 

réactions. Celles-ci se retrouvent dans la trame de 

leurs interrogations. 



 

 
 

Deux idées principales ressortent en analysant les 

questions quotidiennes reçues au fil des années de 

femmes provenant de milieux différents. La 

première est qu'il est impossible de ne pas 

remarquer que certaines thématiques reviennent 

avec une régularité impressionnante. La deuxième 

est qu'une meilleure compréhension des halakhot, 

ou la manière dont elles sont perçues, impacte 

fortement tant le rapport aux halakhot de taharat 

hamichpa'ha que la manière dont ces halakhot sont 

appliquées. 

Ce petit livret se veut être une tentative de 

reprendre une partie des thématiques les plus 

courantes qui ont, à mes yeux, le plus de 

répercussions halakhiques et émotionnelles. 

Bien que des fondements halakhiques y soient 

abordés, ce livret ne se veut pas être exhaustif et 

une étude plus approfondie est nécessaire afin de 

pouvoir observer les halakhot de taharat 

hamichpa'ha dans leurs détails. 

J'espère que la présentation des divers thèmes 

permettra au lecteur de revoir certaines bases et 



8 
 

d'avoir un regard nouveau sur d'autres parties de 

ces halakhot. Et surtout, j'espère qu'il lui permettra 

de ressentir que malgré la difficulté inhérente aux 

hilkhot taharat hamichpa'ha, il est possible de bien 

les vivre et que les autorités halakhiques sont là 

pour aider chacun à observer pleinement la halakha 

tout en conservant le principe de « ve'hai bahem » 

– « et vous vivrez par elles (les mitsvot) », car les 

voies de la Torah sont darkei noam, des voies 

douces et agréables. 

Je remercie la Memorial Fondation pour son 

généreux soutien qui a permis la recherche, la 

rédaction et la publication de ce livret. 

 

Nathalie Loewenberg 



 

 
 



 

10 
 

Niddah, toumah et taharah 

 

Les lois de niddah apparaissent par deux fois dans 

la Torah, dans deux contextes différents : celui 

ayant trait aux lois de pureté et impureté rituelle 

(taharah et toumah), et celui ayant trait aux interdits 

et permis halakhiques (issour vehéter). 

Les lois de toumah et taharah étaient en vigueur 

durant l'époque où le peuple d'Israël avait accès au 

Beit Hamikdach (Temple). Durant la période du Beit 

Hamikdach (et du Michkan avant que le Beit 

Hamikdach ne soit construit), toute personne qui 

devenait teméah, c’est-à-dire rituellement impure, 

devait se purifier afin de pouvoir faire certaines 

actions ne pouvant être effectuées qu'en taharah, à 

savoir en état de pureté. 

Les sources potentielles de toumah sont 

nombreuses et peuvent découler de raisons 

positives ou négatives. Chez la femme, au côté de 

la menstruation signifiant une perte de potentiel de 

vie ou un autre saignement utérin indiquant une 



 

11 
 

anormalité, il y a aussi l'accouchement, véritable 

don de la vie, qui la rend teméah. Chez l'homme il 

sera question des émissions sexuelles, incluant 

celles d'un rapport ayant le potentiel de créer une 

vie mais aussi les autres pertes génitales, telle la 

gonorrhée. En outre, certains objets, comme un 

cadavre humain ou certaines carcasses animales, 

peuvent transférer l’impureté, la toumah. Ainsi une 

personne réalisant la mitsva de s'occuper d'un 

défunt devient elle aussi teméah. Enfin, toute 

personne performant des actions liées à la vache 

rousse et la préparation de l'eau mêlée à ses 

cendres devenait teméah bien que cette eau 

permette de purifier une autre personne devenue 

teméah par le contact avec un cadavre ! 

Clairement, le fait d'être tameh, bien qu'empêchant 

l'entrée au Beit Hamikdach ou la possibilité de 

manger ou de toucher des aliments ayant un 

caractère saint (comme la teroumah ou les 

kodachim), n'est pas en soi le signe que la 

personne ait fait une chose négative. Le rav 



 

12 
 

Chimchon Raphaël Hirsch
1
 note que par cette 

distanciation avec le sacré, le fait d'être tameh 

indique un manque de liberté de notre corps, 

l'exemple par excellence étant celui de la mort qui 

met en relief le fait que l'être humain est assujetti 

aux lois de la nature. D'où l'injonction halakhique, et 

notre désir, de sortir de cet état, de (re)devenir 

tahor, se sentir libre d'être proche de la kedouchah 

(sainteté). 

En l'absence du Beit Hamikdach, nous ne pouvons 

plus observer correctement les lois de pureté 

rituelle. En conséquence, de nos jours tout homme 

ou femme est considéré comme étant tameh de 

toum'at met (impureté venant du contact avec la 

mort
2
). Ceci signifie qu'en ce qui concerne les lois 

de niddah, seul l'aspect de issour vehéter, l'aspect 

lié aux choses permises ou interdites du fait du 

statut de niddah, est à prendre en compte, quand 

bien même les termes de pureté et impureté sont 

souvent utilisés. C'est pour cela que certains 

préfèrent utiliser les termes "période interdite" et 

                                                      
1 Vayikra 12 ; 4-5  
2
 De toutes les toum'ot, impuretés, celle de la mort est la plus élevée. 



 

13 
 

"période permise" pour indiquer si une femme est 

niddah ou non, et non dire qu'elle est "teméah" 

(impure) ou "tehorah" (pure). 

 

Que signifie le mot niddah ? 

Nous retrouvons le mot niddah dans deux contextes 

dans la Torah. 

1. L'eau mêlée aux cendres de la vache rousse 

est appelée "mei niddah" – l'eau de niddah. Ici 

le terme niddah n'a rien à voir avec le statut de 

niddah mais désigne l'eau qu'on aspergeait sur 

la personne tameh qui devait se purifier. 

2. L'état de niddah qui désigne le statut d'une 

femme à la suite d'un saignement utérin. La 

femme sort de cet état après avoir compté ses 

jours propres et s'être immergée dans un 

mikveh. 

Il est intéressant de noter que le mot niddah peut 

être rattaché à la famille du mot niddouï (être exclu, 

mis à banc). Il peut aussi être rattaché à celle du 

mot nadad (se déplacer, voyager, errer.). Ces deux 



 

14 
 

sens du même mot se retrouvent dans les 

différentes cultures. Dans certaines d'entre elles 

une femme menstruant était isolée du reste de la 

communauté et vue négativement
3
.  D'autres 

cultures mettent en avant la compréhension de 

cycle comme atout pour mieux le vivre et mettre en 

valeur la manière dont la femme se sent au fil des 

fluctuations hormonales. La plupart des 

commentateurs rattacheront le mot niddah à la 

racine NDD : nadad (déplacement, distanciation de 

son mari
4
, et non à NDI – niddouï ; (être exclu), bien 

qu'il y ait un lien entre ces deux racines.    

La période de la menstruation pourra en 

conséquence être vue comme une opportunité de 

se mettre volontairement en retrait pour mieux 

avancer, celles des sept jours (en général 

précédant l'ovulation) comme encouragement à 

aller de l'avant etc.  

Chaque femme vit son cycle différemment. Ses 

circonstances particulières ont également un impact 

                                                      
3 Guide des égarés 3 ;47 qui indique que dans le judaïsme le seul retrait est de ce qui a trait 
au Beit Hamikdach et aux choses nécessitant de la kedouchah mais que la femme reste 
partie intégrante du quotidien et la communauté. 
4 voir Rachbam sur Vayikra 12, 2. 



 

15 
 

sur la manière dont elle le ressent et en particulier 

dont elle vivra la période de niddah. Savoir qu'il y a 

plusieurs façons d'apprécier les périodes de niddah 

et taharah permet à chaque femme de choisir 

l'optique qui lui convient. 

 

Redéfinir la "mitsva de niddah"  

 

 

 

 

 

 

 

 

Ce verset nous apprend que les différentes mitsvot 

qui ont été ordonnées par Hachem peuvent être 

catégorisées en trois groupes : 

 

ך ָ֥ אָלְׁ י־יִשְׁ ך ָָ֥֥כִִּֽ רָ֥בִנְׁ רָ֥מָחָָ֖ הָ֥לֵאמ ֹ֑ תָ֥מָָ֣ חֻקִים ָָ֥֥הָעֵד ֹ֗ ִּֽ ה  ָ֥וְׁ

ים פָטִִ֔ מִשְׁ ה  רָ֥וְׁ םָ֥לֹקינו-א ָָ֥֥ה'ָ֥צִוָ הָ֥אֲש   ִּֽ כ  תְׁ  :א 

Quand ton fils t'interrogera un jour, disant : 

"Qu'est-ce que ces statuts, ces lois, ces 

règlements, que l'Éternel, notre D.ieu, 

vous a imposés ?" 

(Devarim chap. 6, verset 20) 

 



 

16 
 

Edot - Statuts, 'Houkim – Lois, et Michpatim – 

Règlements. 

Edot, les statuts, ou témoignages. Ce sont les 

mitsvot qui viennent nous rappeler les miracles dont 

nous jouissons, en tant qu'habitant ce monde et 

plus particulièrement par notre appartenance au Am 

Israël. Par exemple le chabbat, qui témoigne du fait 

que le monde a été créé en 6 jours à l'issue duquel 

Hachem a arrêté le travail de la Création pour 

laisser place au septième jour qui est un jour de 

repos, ou encore le maasser (la dîme), qui nous 

rappelle que tout ce que nous faisons provient de 

Hachem. 

Michpatim, littéralement les règles, sont les mitsvot 

dont la logique est claire et que toute société 

sensée est censée mettre en place d'elle-même : 

ne pas voler, ni tuer, être honnête dans le 

commerce, etc. 

Enfin il y a les 'houkim, les lois, ou décrets. Ceux-ci, 

ainsi que leur nom l'indique, ont été décrétés. Il ne 

nous est pas donné de comprendre leur raison 

profonde. Par exemple, pourquoi est-il interdit de 



 

17 
 

mélanger la viande et le lait ? Quelle est la raison 

de l'interdit du chaatnez (tisser la laine et le lin 

ensemble) ? Et enfin pourquoi les halakhot de 

niddah ont-elles été promulguées ? 

L'être humain a un besoin naturel de savoir la 

raison des ordres qui lui sont donnés, et de 

nombreux Sages ont cherché et donné des 

explications pour ces 'houkim. Mais il est également 

nécessaire d'avoir l'humilité d'accepter qu'on puisse 

ne pas savoir si la raison évoquée est la seule et 

unique raison valable, qui correspond véritablement 

et exactement à la Volonté Divine. 

Dans le cas des halakhot de taharat hamichpa'ha 

(pureté familiale), la guemara elle-même avance 

une raison possible pour ce 'hok. 

 
 

ָ֥נדהָ֥תורהָ֥אמרהָ֥מהָ֥מפני:ָ֥אומרָ֥מאירָ֥רבי

ָ֥אמרה,ָ֥בהָ֥וקץ,ָ֥בהָ֥שרגילָ֥מפניָ֥-ָ֥לשבעה

ָ֥שתהאָ֥כדי,ָ֥ימיםָ֥שבעהָ֥טמאהָ֥תהא:ָ֥תורה

 .לחופהָ֥כניסתהָ֥כשעתָ֥בעלהָ֥עלָ֥חביבה

 



 

18 
 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

Cette idée de raviver la flamme, de ne pas se 

laisser aller dans la routine quotidienne qui peut 

engendrer une certaine lassitude de l'autre est une 

théorie connue, et qui a été reprise par des 

spécialistes du couple. Pour autant, nous savons 

que ce qu'avance rabbi Meir ne peut être pris au 

pied de la lettre et ce, pour plusieurs raisons. 

Tout d'abord, rabbi Meir parle d'une séparation de 7 

jours, qui est le nombre de jours de séparation tel 

Rabbi Meir dit : pourquoi la Torah a-t-elle 

décrété que la femme sera niddah sept 

jours (par mois) ? – parce que s'il 

s'habitue à elle, il ne lui trouvera plusָ֥

d'intérêt et s'en délaissera. La Torah a 

donc dit : Elle sera teméah sept jours, afin 

qu'elle reste précieuse aux yeux de son 

mari comme au moment où elle est 

rentrée sous le dais nuptial.  

(Traité Niddah, 31b) 

 

 

ָ֥

 



 

19 
 

qu'on l'apprend dans la Torah. Cependant, au 

temps de la guemara déjà, les halakhot concernant 

la longueur de la période de niddah ont changé et 

elle s'est prolongée de plusieurs jours. Il est ainsi 

question d'une période d'environ 12 jours, voire 

plus. 

Ensuite, nous savons qu'il arrive - et c'était le cas à 

l'époque de rabbi Meir aussi - qu'une femme ne soit 

pas niddah pendant une période prolongée. Durant 

la grossesse, l'allaitement (chez certaines femmes) 

ou encore à la ménopause, les femmes n'ont en 

général pas de saignements utérins et n'ont pas de 

période où elles sont niddah. De nos jours nous 

pouvons ajouter à cette liste la prise de 

contraceptifs hormonaux qui elle aussi peut espacer 

voire éliminer les menstruations. Si nos Sages 

pensaient que selon la Torah une séparation 

physique mensuelle est impérative pour éviter que 

les conjoints ne se lassent l'un de l'autre, ils 

auraient certainement fait en sorte qu'il y ait une 

halakha dans ce sens. Or clairement, les exemples 



 

20 
 

mentionnés ci-dessus indiquent que ce n'est pas le 

cas. 

Il s'en suit deux conclusions importantes : 

1. La raison donnée par rabbi Meir pour expliquer 

le rationnel des halakhot de niddah est belle, 

mais ne peut être l'unique raison. Cette mitsva 

est et reste un 'hok – un décret. 

2. Il n'y a pas de mitsva à devenir niddah. Si cela 

avait été le cas, la halakha serait différente. 

Que la femme ait le statut de niddah tous les mois 

ou pas, les conjoints devront travailler toutes les 

facettes de ce qui fait d'eux un couple : 

l'attachement émotionnel, physique, la 

communication… et être conscients que ceci est un 

travail permanent, puisque le quotidien et les 

changements liés aux aléas du temps influencent 

tant les besoins de chacun que ce que chacun peut 

donner. 

La Torah voit dans le rapport physique entre les 

conjoints quelque chose de beau, de kadoch 

(sacré). En d'autres termes, s'il n'y a pas de mitsva 



 

21 
 

à devenir niddah, il y en une de sortir de cet état. Il 

est plus juste de parler non pas de la "mitsva de 

niddah" mais plutôt des halakhot de niddah, ou 

encore des halakhot de taharat hamichpa'ha. La 

mitsva dans ce contexte sera celle d'aller au mikveh 

afin de sortir de l'état de niddah. 

 

  



 

22 
 

Ketamim – taches 

 

Selon la Torah, une femme ne peut devenir niddah 

que par un saignement utérin accompagné d'une 

sensation corporelle clairement définie, et dans ce 

cas elle le devient avant même que le saignement 

ne sorte du vagin (dès l'instant où il est sorti de 

l'utérus). Les règles, qui sont un flux de sang utérin, 

rendent également une femme niddah même si elle 

n'a pas eu de sensation particulière les 

accompagnant
5
. 

Bien qu'il n'y ait pas de mitsva à devenir niddah, 

une femme le sera en moyenne une fois par mois 

du fait de son cycle menstruel, à moins d'être en 

aménorrhée (car enceinte, allaitant, sous traitement 

hormonal ou ménopausée par exemple). 

Les sensations définies comme pouvant rendre 

niddah sont des sensations internes : sentir que le 

corps entier tremble, ressentir que l'utérus (ou 

plutôt, l'endocol) s'ouvre pour laisser le sang sortir, 

                                                      
5 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 183. 



 

23 
 

ou encore ressentir un écoulement dans le vagin 

(une sensation d’humidité externe, au niveau des 

lèvres par exemple, ne répond pas à la définition 

donnée par nos Sages) – chacune de ces 

sensations doit être accompagnée d'un saignement 

(même s'il n'est pas encore sorti du vagin, comme 

indiqué plus haut)
6
.  Ces sensations exigent toutes 

que la femme vive en symbiose avec son corps. Il 

est donc facile de ne pas en être consciente et en 

conséquence ne pas réaliser être devenues niddah 

suite à l'une de ces sensations, selon la définition 

de la Torah (de nos jours peu de femmes arrivent à 

repérer ces sensations). Puisque ceci pourrait 

causer au couple d'enfreindre sans le savoir de 

grands interdits, nos Sages ont institué une 

« barrière de protection » : les ketamim (taches). 

Ceux-ci peuvent rendre une femme niddah même 

s'ils ne répondent pas aux conditions nécessaires 

selon la Torah pour que la femme soit effectivement 

niddah. Bien qu'il s'agisse d'un décret de nos Sages 

(derabanan – de la Torah orale), nous y sommes 

                                                      
6 Pit'hei Techouva 1 sur Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 183. 



 

24 
 

astreints au même titre que tout interdit provenant 

de la Torah écrite (de'oraïta). 

Ainsi, à la suite du décret des ketamim, toute tache 

trouvée par une femme peut la rendre niddah ou 

invalider ses chivah neki'im. Cette barrière, bien 

que permettant d'éviter un interdit de la Torah, 

présente une complication : en étant beaucoup plus 

stricts sur ce qui peut rendre niddah, les couples se 

retrouveraient à devoir traverser des périodes 

prolongées de niddah. Les Sages mirent donc en 

place des conditions limitant la portée du décret des 

ketamim.  

 

NOTE IMPORTANTE : 

Les halakhot ci-dessous concernent les ketamim, 

taches trouvées sur un vêtement ou autre objet 

mais non pas celles trouvées sur un ed (tissu de 

vérification) ou tout autre objet inséré dans le vagin 

de la femme. Dans ce cas la moindre tache de 

couleur interdite peut rendre la femme niddah ou 

invalider ses chivah neki'im. 



 

25 
 

Afin qu'un ketem, une tache, rende niddah, toutes 

les conditions ci-dessous devront être remplies : 

La tache doit recouvrir une superficie minimale 

au moins ET 

Elle doit être trouvée sur une surface 

contractant l'impureté ET 

Cette surface doit être blanche (ou être est le 

corps de la femme) ET 

La couleur doit être une des couleurs 

considérées par la halakha comme étant du 

sang. 

DE PLUS 

L'endroit où la tache a été trouvée peut 

logiquement indiquer que cette tache provenait 

de l'utérus de la femme ET 

Il n'y a pas d'autre source possible à la tache. 

 

Une femme trouvant une tache sans qu'elle n'ait eu 

de hargachah l'accompagnant vérifiera si cette 



 

26 
 

tache remplit les conditions énumérées et dont voici 

les détails. 

 

 

1. Taille de la tache : 

Seule une tache plus grande qu’un griss peut 

rendre une femme niddah. Un griss est un cercle de 

19 mm de diamètre, environ la taille 

d’un shekel israélien, ou une pièce de 10 cents 

d’euro
7
. Dans la vie les taches ne viennent en 

général pas sous la forme d’un cercle parfait et il 

faut mesurer la surface de la tache en question. La 

superficie minimale pour qu'une tache puisse avoir 

le potentiel de rendre niddah est de 2.83 

centimètres carrés (ce qui est la superficie des 

pièces de monnaie indiquées). 

Il est à noter qu'il y a une différence entre les 

taches trouvées sur un objet et celles trouvées sur 

le corps de la femme
8
. 

 Dans le cas où une femme trouve plusieurs 

taches sur un objet (vêtement ou tout autre 

                                                      
7 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 190, 5. 
8 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 190, 8. 



 

27 
 

objet contractant l'impureté), chaque tache 

sera mesurée séparément. Si chacune des 

taches est de taille inférieure à un griss, la 

femme ne sera pas niddah, et ce, même si la 

superficie cumulée de toutes les taches est 

supérieure à un griss. En revanche, s'il s'agit 

de différentes taches mais qu'elles se touchent, 

elles seront considérées comme une seule 

tache. 

 Dans le cas où ces taches sont trouvées sur le 

corps de la femme, la superficie cumulée de 

ces taches sera prise en compte et elle 

deviendra niddah si celle-ci est supérieure à 

un griss et que la couleur des taches est 

interdite, même si chacune des taches 

mesurées séparément est de taille inférieure à 

un griss. 

Dans le cas où une tache est difficile à mesurer, ou 

si sa taille est proche de celle d’un griss, il faudra la 

montrer à une autorité halakhique. Si elle est plus 

petite qu'un griss, elle ne rendra pas niddah ni 



 

28 
 

n'invalidera le compte des chivah neki'im quand 

bien même serait-elle de couleur interdite. 

 

2. Surface sur laquelle la tache a été trouvée : 

Les lois de niddah et en particulier celles ayant trait 

aux taches, sont associées à celles traitant de 

l’impureté rituelle (toumah). Par conséquent, une 

tache ne peut rendre niddah que si l’objet sur lequel 

elle a été trouvée est lui-même susceptible de 

contracter une impureté rituelle
9
. Il s'en suit qu'une 

tache trouvée sur une surface ne contractant pas 

l’impureté (comme une chaise en plastique ou le sol 

par exemple, ou encore selon de nombreuses 

autorités halakhiques, un protège-slip jetable même 

s'il est blanc) ne pourra pas rendre une 

femme niddah
10

. 

 

3. Couleur de la surface sur laquelle la tache a 

été trouvée : 

Une tache trouvée sur une surface contractant 

l'impureté mais qui est colorée ne rend pas niddah. 

                                                      
9 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 190,10. 
10 Nishmat HaBayit responsa 44. 



 

29 
 

Il est donc conseillé de porter des sous-vêtements 

de couleur, de dormir sur des draps colorés ou 

encore d'utiliser des serviettes de bain de couleur 

lorsque l’on est tehorah afin d’éviter des questions 

liées aux taches. En agissant ainsi, il n'est pas 

question de « tricher » – mais de suivre les 

recommandations des autorités rabbiniques, 

données déjà depuis la guemara afin d'atténuer le 

décret des ketamim
11

. 

Ceci est valable pour les vêtements de toute 

couleur. Certaines autorités halakhiques excluent 

les couleurs pâles qui permettent de clairement voir 

la couleur de la tache, ou les couleurs proches du 

blanc tel que le beige clair. 

Il est important de prendre en compte que si des 

sous-vêtements de couleur foncée ou noire sont 

évidemment permis, il arrive que les taches 

trouvées dessus soient quasi-invisibles, et qu'en 

conséquence une femme ne soit pas consciente de 

la présence de cette tache et du fait qu'elle devrait 

faire attention (voir "conduite durant les taches" plus 

bas). Des couleurs vives ou des couleurs un peu 
                                                      
11 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 190,10. 



 

30 
 

plus claires permettent de voir les taches sans pour 

autant devenir niddah. 

Dans le cas d'une tache s'étalant sur un tissu ayant 

des motifs incluant la couleur blanche, nous 

cumulons les parties de la tache sur le blanc
12

, 

rendant préférable d’éviter des sous-vêtements ou 

linge avec ce type de motifs. 

 

4. Couleur de la tache 

Dans la halakha, le besoin de se pencher sur la 

question de si une tache rend niddah ne se pose 

que si la couleur ressemble à du sang – ce qui 

inclut toute couleur s'apparentant au rouge ou 

noir
13

. Une tache rouge vif sera clairement 

problématique, tandis que si elle est jaune ou 

verdâtre elle n'aura aucune incidence halakhique. 

Certaines couleurs comme le brun, certains roses, 

l'orange ou le doré peuvent être permises ou non et 

devront être montrées à une autorité halakhique qui 

définira si cette tache rend impure ou non. En cas 

de doute, il vaut mieux poser une question à une 

                                                      
12 Responsa Me'il Tsedaka 62. 
13 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 188,1. 



 

31 
 

autorité halakhique qu'être strict. 

 

5. Emplacement où la tache a été trouvée 

Seul du sang provenant de l'utérus rend niddah
14

. 

Si l'emplacement de la tache est tel qu'il n'est 

logiquement pas possible qu'elle provienne de 

l'utérus, on en déduit que sa source est autre. Ainsi, 

une tache trouvée sur la partie supérieure du corps 

ne sera pas prise en compte, à moins que la femme 

vienne de se tenir sur la tête ou ait fait une autre 

acrobatie. Inversement, dans le cas d'une tache 

trouvée sur la partie inférieure du corps ou sur les 

mains, la possibilité que sa source soit utérine sera 

prise en compte
15

.   

 

6. Tache attribuée à une autre cause 

Suivant le point précédent, s'il est possible 

d'attribuer la source de la tache à une autre cause 

qu’un saignement utérin, elle ne rend pas niddah
16

.  

 

                                                      
14 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 183. 
15

Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 190,11.  
16

Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 190,18-19. 



 

32 
 

 

Par exemple :
 
 

 Si la femme a une plaie sur son corps et que le 

sang trouvé peut venir de cette plaie (y compris 

une plaie dans le vagin par exemple). 

 Si la femme a été en contact avec du sang (par 

exemple après avoir travaillé avec du sang 

dans un laboratoire d’analyses ou suturé une 

plaie). 

 Si la femme peut attribuer la source du sang à 

une tierce personne, comme dans le cas où 

elle aurait soulevé un enfant saignant du nez, 

ou encore qu'elle ait été en contact ou aurait 

mangé des aliments produisant un liquide 

rouge (betterave, sauce paprika ou à la tomate 

etc.). 

Dans les cas où il y a un doute concernant la 

possibilité d’attribuer le sang à une cause externe, 

une autorité halakhique sera contactée. Il est à 

noter que, selon la psika ashkénaze, les lois 

concernant l’attribution du sang à une cause 



 

33 
 

externe sont plus strictes durant les trois premiers 

jours des chivah nekiim
17

. 

Flux ou tache ? 

Les critères ci-dessus s’appliquent aux taches que 

de nombreuses femmes peuvent avoir à différents 

moments de leur vie. Le but de nos Sages était de 

trouver un juste milieu entre prévenir qu'une femme 

ne réalise pas qu'elle est niddah et ne pas la rendre 

niddah sans qu'il n'y ait de suspicion halakhique 

raisonnable
18

. En revanche, leur but n'était pas de 

faire en sorte qu’une femme ayant ses règles ne 

devienne pas niddah. Une femme ayant ressenti 

une hargachah distincte ou qui aurait eu un 

écoulement de sang peut devenir niddah même si 

elle porte des sous-vêtements de couleur ou met 

des protège-slips jetables qu'elle change 

régulièrement au cours de la journée
19

. 

Il n’y a pas de définition halakhique claire 

déterminant ce qui peut être considéré comme 

étant une tache ne rendant pas forcément niddah et 

                                                      
17 Cha"kh 23 sur Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 190,11. 
18 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 190,1. 
19 Nishmat HaBayit, responsa 25. 



 

34 
 

ce qui est déjà un flux rendant niddah. En pratique, 

il est souvent relativement facile de les distinguer et 

une femme sait le plus souvent quand ce qu'elle 

expérience sont ses règles et quand ce n'est pas le 

cas. En règle générale, un saignement trop 

abondant pour être contenu par un protège-slip et 

qui nécessiterait une serviette hygiénique ou un 

tampon est probablement un flux
20

. De plus si une 

femme voit le sang quitter son corps (à la différence 

de trouver une tache), elle sera là aussi niddah 

même si la quantité n'est pas grande. En cas de 

doute, une question sera posée. 

 

Précautions que l'on peut prendre en période de 

taches  

Il est tout à fait légitime, et halakhiquement 

recommandé, de se reposer sur les allègements 

inhérents aux halakhot des taches en suivant ces 

précautions  

 Porter des sous-vêtements ou des protège-

slips jetables (selon de nombreux avis, dont 

                                                      
20 Nishmat HaBayit, responsa 42. 



 

35 
 

ceux suivis par les rabbins de Nishmat, les 

protège-slips jetables blancs ne contractent 

pas l'impureté)
21

. 

 Ne pas regarder le papier toilette ou prendre 

soin d’attendre un moment entre uriner et 

s’essuyer (pour ceux suivant la psika 

achkenaze)
22

. 

 Ne pas insérer de tampons (ou tout autre objet) 

dans le vagin lorsqu’on n’est pas encore 

niddah. 

 Ne pas effectuer de bedikot quand il n’y a pas 

de raison halakhique d'en faire. 

 

Précautions supplémentaires concernant les 

relations intimes  

Un couple, en particulier s'il sait que la femme est 

sujette à des taches, peut vouloir prendre des 

précautions pendant les relations intimes afin 

d’éviter le risque de devenir niddah à la suite de 

celles-ci. La plupart de ces mesures visent à 

maximiser les chances que si du sang devait être 

                                                      
21 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 190,10. 
22 Nishmat HaBayit, responsa 44. Il y a deux écoles pour ceux suivant psika Habad, l'une suit la psika 

achkenaze, l'autre est plus stricte et associe tout essuyage de l'aire génitale à une bedikah.  



 

36 
 

trouvé après une relation intime, il puisse être 

considéré comme une tache ne rendant pas la 

femme niddah. Dans le cas où une femme a 

récemment vu une tache potentiellement 

problématique, le couple ne se reposera pas sur 

ces précautions mais évitera les rapports intimes 

jusqu’à ce que 24 heures au moins se soient 

écoulées sans qu'il n'y ait de constat de nouvelles 

taches. Dans des cas spécifiques ou complexes, 

consulter avec une autorité halakhique est indiqué. 

Il est à noter que les précautions ci-dessous sont 

des recommandations uniquement, visant à aider le 

couple, et ne sont pas obligatoires. 

 Un couple ne devrait généralement pas 

rechercher de signes de saignement avant, 

pendant ou après les relations. 

 Lorsque cela est possible, il est préférable 

d’utiliser du linge de lit coloré, de préférence 

sombre. Il est conseillé aux couples qui 

envisagent de séjourner dans un hôtel où les 

draps sont généralement blancs d’apporter 

avec eux un drap ou une serviette de couleur. 



 

37 
 

 Si l’on décide de se nettoyer après une relation 

intime, il est conseillé d’attendre un peu après 

le retrait du mari avant de faire, afin que ce que 

l’on trouve ne soit pas immédiatement après la 

relation. Ceci sera fait avant d’allumer la 

lumière. 

 Dans le cas où l'on décide de se nettoyer, on 

prendra soin de n’utiliser que des serviettes de 

couleur ou des produits jetables (comme des 

lingettes) que l’on peut jeter facilement, et de 

ne faire qu'un nettoyage externe. 

Si du sang est trouvé de manière pouvant 

rendre niddah, il faudra poser une question à une 

autorité halakhique dès que possible. 

 

Conduite durant les taches 

Il est en général recommandé qu’une femme ayant 

trouvé une tache ne répondant pas aux critères la 

rendant niddah évite malgré tout d'avoir des 

relations intimes jusqu’à ce qu’environ 24 heures se 

soient écoulées sans nouvelles taches, afin d’être 

sûrs qu'il n'y a plus de risque de sang. Les autres 



 

38 
 

formes d’affection physique peuvent se poursuivre 

alors comme d’habitude. 

S’abstenir de cette manière est une précaution 

volontaire contre la possibilité d’un éventuel début 

de flux au cours d’une relation intime. Ceci donne 

également le temps d’évaluer la situation et de 

déterminer si la ou les taches sont annonciatrices 

d'un véritable flux. Dans le cas où la femme a des 

périodes prolongées de taches récurrentes, il est 

conseillé qu'elle en parle avec une autorité 

halakhique afin de voir quelle est la conduite 

recommandée dans ce cas.  

Dans tout cas de doute quant à son statut 

halakhique, il ne faudra pas affirmer que l'on est 

niddah. En effet, une telle affirmation n'est pas 

toujours rétractable
23

. La femme annoncera à son 

mari qu'elle n'est pas certaine de son statut 

halakhique et le couple se comportera comme si la 

femme est niddah par précaution, et ce jusqu'à 

clarification de son statut auprès d'une autorité 

halakhique. 

                                                      
23 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 185 2-3. 



 

39 
 

En plus des questions halakhiques à prendre en 

compte, avoir des taches peut soulever des 

questions médicales. Certaines femmes présentent 

régulièrement des saignements au moment de 

l’ovulation en raison d’une fluctuation des hormones 

à ce stade du cycle menstruel.  Consulter un 

médecin afin de comprendre quelle est la raison de 

ces taches et s'il y a un moyen d'y remédier est 

conseillé dans ce cas. Comme dans de 

nombreuses questions médicales, l'urgence de 

consulter dépend du type de saignement et des 

antécédents médicaux de la femme. Ci-dessous 

figurent quelques exemples de cas et l'urgence 

avec laquelle une femme devrait consulter. Bien 

évidemment, toute femme qui s’inquiète d’une 

situation particulière ne devrait jamais hésiter à 

consulter avec son médecin
24

. 

 

 Les femmes en préménopause qui ont eu plus 

d’un cycle avec des saignements entre les 

                                                      
24 https://www.msdmanuals.com/fr/accueil/probl%C3%A8mes-de-sant%C3%A9-de-la-

femme/sympt%C3%B4mes-des-maladies-gyn%C3%A9cologiques/saignements-

vaginaux#%C3%89valuation_v4722702_fr  

https://www.msdmanuals.com/fr/accueil/probl%C3%A8mes-de-sant%C3%A9-de-la-femme/sympt%C3%B4mes-des-maladies-gyn%C3%A9cologiques/saignements-vaginaux#%C3%89valuation_v4722702_fr
https://www.msdmanuals.com/fr/accueil/probl%C3%A8mes-de-sant%C3%A9-de-la-femme/sympt%C3%B4mes-des-maladies-gyn%C3%A9cologiques/saignements-vaginaux#%C3%89valuation_v4722702_fr
https://www.msdmanuals.com/fr/accueil/probl%C3%A8mes-de-sant%C3%A9-de-la-femme/sympt%C3%B4mes-des-maladies-gyn%C3%A9cologiques/saignements-vaginaux#%C3%89valuation_v4722702_fr
https://www.msdmanuals.com/fr/accueil/probl%C3%A8mes-de-sant%C3%A9-de-la-femme/sympt%C3%B4mes-des-maladies-gyn%C3%A9cologiques/saignements-vaginaux#%C3%89valuation_v4722702_fr


 

40 
 

règles, des règles qui durent plus d’une 

semaine, ou des changements par rapport à 

leur schéma habituel devraient prendre rendez-

vous avec leur médecin lorsque cela leur 

convient. 

 Les femmes ayant des saignements pendant 

une grossesse devraient toujours consulter leur 

professionnel de la santé. Si le saignement 

s’accompagne de douleur ou est suffisamment 

important pour nécessiter une serviette 

hygiénique, cette évaluation doit avoir lieu en 

urgence (rendez-vous immédiat au cabinet, 

centre de soins d’urgence ou salle d’urgence). 

Les spottings mineurs peuvent être discutés 

avec un médecin en cabinet pendant les 

heures normales de travail, dans un délai d’un 

ou deux jours. 

 Les femmes ménopausées ayant un 

saignement plus d’un an après ne plus en avoir 

eu devraient prendre rendez-vous avec leur 

médecin dans les jours qui suivent. 



 

41 
 

La mitsva de sortir de l'état de niddah 

 

Un couple dont la femme est en état de niddah se 

retrouve limité en ce qui concerne les relations 

physiques ainsi que d'autres interactions conjugales 

(comme la nécessité de séparer les lits, ne pas 

pouvoir se passer des objets directement de main 

en main, ou éviter des activités trop frivoles par 

exemple). Bien que la période de niddah permette 

au couple de se focaliser sur d'autres manières de 

se rapprocher émotionnellement, le but du mariage 

est de pouvoir également être proche 

physiquement. La Torah voit le rapport physique 

entre un homme et sa femme comme quelque 

chose de kadoch (sacré). Plus encore il existe une 

véritable question halakhique sur la possibilité de 

maintenir un mariage où les conjoints ne peuvent 

être permis physiquement à long terme ! Si ce n'est 

pas une mitsvah de devenir niddah, il est en une de 

sortir du statut de niddah. 



 

42 
 

Pour cela, il est nécessaire de compléter les étapes 

suivantes : 

- Attendre 5 jours (ou 4, selon la coutume) 

depuis le moment où la femme est devenue 

niddah ou depuis le dernier rapport (selon 

certains décisionnaires), ainsi que l'arrêt total 

des saignements
25

.  

- Faire un hefsek taharah suivi d'un mokh 

dakhouk, qui confirment que le flux s'est 

terminé
26

. 

- Le lendemain, commencer les chivah neki'im, 

le compte des sept jours, en faisant deux 

bedikot quotidiennes afin de maintenir la 

confirmation qu'il n'y a plus de saignement 

utérin
27

.
.
 

- Se préparer pour le mikveh
28

. 

- Faire sa tevilah dans le mikveh à l'issue du 7
ème

 

jour (la 8
ème

 nuit). 

 

 
                                                      
25 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 196,11. 

26 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 196,1. 

27Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 196, 4. 

28Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 198 et 199.
 



 

43 
 

Les bedikot 

Rappelons rapidement les différentes bedikot à 

faire pour pouvoir aller au mikveh et sortir de l'état 

de niddah. 

- Le hefsek taharah. Ceci est la bedikah qui 

indique qu'il ne reste plus de saignement 

utérin. Il s'en suit qu'elle est impérative pour 

pouvoir débuter le processus vers la taharah. 

- Le mokh dakhouk est le tissu que l'on insère 

dans le vagin après le hefsek taharah et qui 

reste en place du coucher du soleil à la sortie 

des étoiles. Selon des décisionnaires, il est 

possible de le garder moins longtemps, surtout 

si le temps entre le coucher de soleil et la sortie 

des étoiles est long) et/ou qu'avoir le tissu dans 

le vagin pour une longue période est difficile à 

la femme.
29

 Le mokh dakhouk vient confirmer 

l'indication de fin de saignement utérin donnée 

                                                      
29 Chiouri Chevet Halévy 196,2,3 donne les divers avis allant de 13 minutes et demie pour la majorité 

des décisionnaires à 72 minutes et fait remarquer que pour beaucoup de femmes il est difficile de la 

garder en place si longtemps. Selon le rav Feinstein dans Igrot Moché Yoreh Déah 2 79, le temps 

requis à New York est de 50 minutes environ. Mais il note également que cela peut être difficile pour 

certaines femmes. Il est à noter que si la femme n'a pas saigné le jour de son hefsek taharah, celui-ci est 

valable même si elle a omis le mokh dakhouk. Ceci est le cas pour de nombreux décisionnaires même si 

elle a encore vu du sang le jour de son hefsek taharah mais que c’était la continuation de ses règles et 

non pas un nouveau saignement. 



 

44 
 

par le hefsek taharah. Bien que le mokh 

dakhouk soit une des étapes qu'on permettra 

d'omettre en cas de besoin, ceci nécessite 

l'aval d'une autorité halakhique (et ce, bien que 

de nombreuses personnes aient pris l'habitude 

de s'autoriser cet allègement d'elles-mêmes).  

- Les bedikot des chivah neki'im, les sept jours 

qui suivent le hefsek taharah qui maintiennent 

cette confirmation qu'il n'y a plus de 

saignement. 

Concernant le nombre de bedikot à faire durant les 

chivah neki'im, le Choulkhan Aroukh résume les 

divers avis de la guemara et des commentateurs et 

donne plusieurs opinions, en arrivant à la 

conclusion halakhique qu'a priori toute femme 

devrait effectuer deux bedikot quotidiennes (une le 

matin et une avant le coucher du soleil) à chacun 

de ces sept jours. Bien entendu, il arrive qu'une 

femme oublie une bedikah, tout comme il arrive qu'il 

lui soit difficile de toutes les effectuer. Les raisons 

peuvent être nombreuses et provenir de difficultés 

physiologiques ou psychologiques, ou encore de 



 

45 
 

difficultés à avoir des bonnes bedikot pour cause de 

taches, compliquant la possibilité de réussir à aller 

au mikveh. Dans tous ces cas une autorité 

halakhique pourra donner à une femme des 

allègements basés sur les autres opinions que le 

Choulkhan Aroukh rapporte. Même dans le cas où 

des allègements sont donnés, le hefsek taharah 

ainsi que les bedikot du premier et dernier jour 

restent indispensables pour compléter les chivah 

neki'im. 

Il est important de se rappeler que notre Torah est 

une Torat 'Haïm, une Torah de vie, et que bien 

souvent des allègements ponctuels selon le cas 

particulier de la femme peuvent être accordés par 

une autorité halakhique. 

Dans le cas où une femme obtient des allègements, 

elle les considérera comme étant ce que la halakha 

requiert d'elle en ce moment. Par la suite, si la 

raison de ces allègements n'est plus d'actualité, elle 

recommencera à effectuer toutes les bedikot 

comme le Choulkhan Aroukh le requiert. 

 



 

46 
 

Couleurs permises et interdites  

Le hefsek taharah, le mokh dakhouk et les bedikot 

requièrent tous que la couleur des sécrétions qui 

seront sur le ed (tissu de vérification) après les 

avoir faites soit une couleur permise
30

. 

Nous assimilons souvent le terme couleur permise 

avec "propre", et par conséquent avec le blanc ou 

le transparent. 

Et pourtant bien d'autres couleurs rentrent dans la 

catégorie permise. Le jaune, le beige, de 

nombreuses nuances de marron, et même parfois 

le rose pâle (qui en séchant peut devenir jaune ou 

transparent) ! Il est ainsi toujours bon de se 

rappeler qu'une femme peut avoir des sécrétions de 

diverses couleurs qui n'indiquent pas forcément un 

saignement. De même, ce qui est considéré comme 

du "sang" d'un point de vue biologique peut ne pas 

être considéré comme tel d'un point de vue 

halakhique, dans la mesure où il ne rendrait pas 

impur. Dans la michna, nos Sages indiquent que 

seules quatre variations de rouge ainsi que le noir 

                                                      
30 Choulkhan Aroukh Yoreh Deah 188,1. 



 

47 
 

sont des couleurs de sang pouvant rendre niddah. 

Bien que depuis tous les rouges sont une couleur 

interdite, poser une question en cas de doute 

concernant la couleur trouvée, en particulier 

lorsqu'il s'agit de brun, est de bon conseil. 

De même, s'il y a une possibilité que du sang 

provienne d'une plaie, il est important de 

mentionner ceci à une autorité halakhique. Si la 

femme est ashkenaze il sera peut -être plus 

complexe de se reposer sur cela les premiers jours 

des chivah neki'im
31

, mais dans des cas 

particuliers, ceci pourra être pris en compte. 

 

 

 

 

 

 

                                                      
31 Cha"kh 23 sur Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 190,11. 



 

48 
 

Se préparer pour le mikveh 

 

La 'hafifah – la préparation pour le mikveh 

Une fois les chivah neki'im comptés, la femme peut 

aller au mikveh afin de faire sa tevilah et sortir de 

l'état de niddah. 

Une tevilah est cachère lorsque le corps entier de la 

femme, y compris ses cheveux, entre en contact 

avec l'eau du mikveh. Pour cela, en plus de 

s'immerger complètement dans le mikveh, il ne peut 

y avoir de substances ou de séparation entre le 

corps et l'eau du mikveh qui empêcheraient cette 

dernière de parvenir à toutes les surfaces du 

corps.
32

 

Techniquement, cela veut dire bien se nettoyer le 

corps, se laver et se peigner les cheveux, ainsi 

qu'ôter tout ce qui est possible d'enlever (bijoux, 

maquillage, lentilles de contact, sparadraps...) 

Les poils, puisque faisant partie du corps, ne sont 

pas considérés une 'hatsitsah et il n'est ainsi pas 
                                                      
32 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah, 198,1. 



 

49 
 

nécessaire de s'épiler pour le mikveh si on n'a pas 

l'habitude de le faire régulièrement
33

. De même, si 

la préférence halakhique est qu'il faut se tremper 

avec les ongles courts et propres, dans le cas où il 

est important pour une femme d'avoir des ongles 

longs ceci est permis s'ils sont propres. Dans la 

même veine, un vernis semi-permanent peut être 

autorisé pour autant qu'il soit en parfait état parce 

que cela fait partie de ce qu'on appelle le noy, 

l'esthétique
34

. Si l'on ne prend pas en compte le 

temps passé pour s'épiler ainsi que de se faire une 

manucure, les préparatifs ne devraient pas prendre 

plus qu'une demi-heure à une heure, selon le 

rythme de la femme. 

A contrario de la permission de se tremper avec ce 

qui relève du noy lorsqu'il n'est pas possible de 

l'ôter soi-même ou lorsqu'il restera en place pour 

une longue durée (et rempli parfaitement sa 

fonction esthétique), la halakha est plus stricte pour 

ce qui relève de la refouah, c’est-à-dire des 

'hatsitsot liées à la médecine. Dans certains cas 
                                                      
33

Michmeret HaTaharah dans Taharat HaBayit Vol 3, DInei 'hatsitsah, note 4 p24, et ce malgré l'usage 

rapporté par le Choulkhan Aroukh 198,6.  
34 Kovetz Heichala vol 11, 'Hatsitah betsipornaïm mela'houtiot, rav Yit'hak Morde'hai Rubin. 



 

50 
 

une permission de faire sa tevilah avec une telle 

'hatsitsah pourra être donnée (par exemple dans le 

cas de certaines pompes à insulines), dans d'autres 

cela ne sera pas permis (un patch contraceptif par 

exemple). Dans le doute, une question posée en 

amont peut souvent permettre de trouver une 

solution halakhique. Bien entendu, la priorité sera 

toujours que la tevilah soit également permise d'un 

point de vue médical. 

 

Le Iyoun 

A la fin de sa 'hafifah, la femme s'inspecte de visu 

et par le toucher afin de confirmer qu'il ne reste 

aucune 'hatsitsah sur elle. Cette étape s'appelle le 

iyoun – l'inspection, et est obligatoire avant que la 

femme puisse faire sa tevilah dans le mikveh
35

. 

 

Une femme ayant besoin d'une plage de temps 

particulièrement longue pour se préparer, revient 

sur ses préparatifs plusieurs fois même lorsqu'elle 

                                                      
35 Choulkhan Aroukh Yoret Déah 199, 1. 



 

51 
 

sait les avoir déjà effectués, a des doutes 

récurrents sur ses préparatifs et ressent la 

nécessité de poser de nombreuses questions 

dessus, peut peut-être souffrir de troubles obsessifs 

compulsifs (TOC). Une Yoetzet Halakha, formée 

sur le sujet, pourra l'aider à revoir ce qui est 

nécessaire de faire, lui donner des conseils pour 

que les préparatifs se déroulent plus sereinement, 

et le cas échéant la diriger vers un/e thérapeute
36

. 

  

La 'hafifah comme préparation spirituelle 

La préparation au mikveh peut être perçue comme 

une suite de gestes techniques – ôter ses bijoux, 

son maquillage, ses habits, se laver le corps et les 

cheveux, se peigner et se brosser les dents… mais 

il est possible de lui donner à chacun de ces gestes 

un aspect spirituel, qui accompagnera la femme 

tout au long de ses préparatifs et jusqu'à 

l'immersion dans le mikveh
37

. 

                                                      
36 Oumetséna menou'ha – la taharat hamichpa'ha et les troubles obsessionnels compulsifs, Sarit Hen 

Kroitero, https://france.yoatzot.org/wp-content/uploads/2025/04/umezaeina-menucha.pdf . 
37 Certaines idées présentées proviennent de Menifat Hataharah, https://mindfulmikvah.org . 

https://mindfulmikvah.org/


 

52 
 

L'immersion au mikveh change le statut de la 

femme, et est en quelque sorte une renaissance. Il 

n’est donc pas anodin que dans une conversion au 

judaïsme ou pour faire entrer de nouveaux 

ustensiles provenant de non-juifs chez nous, on 

passe par le mikveh, D’ailleurs l’étymologie de 

mikveh est liée à l’espoir (tikvah) et est comparé par 

le midrash à un terreau fertile duquel sort une 

graine (Sifra sur Vayikra 11,36) et par les 

kabbalistes à un utérus d’où l’on va sortir comme 

des nouveaux-nés)
38

. C'est pour cela qu'en plus 

d'aborder la tevilah sans rien qui n'entrave le 

contact en l'eau et le corps, certaines femmes y 

ajouteront un travail sur leur personne, afin d'être le 

plus proche possible de leur essence 

- Les habits, bijoux, maquillage peuvent être vus 

comme des aides physiques qui nous 

permettent de projeter aux autres une certaine 

impression de soi. Ces aides servent aussi 

parfois à cacher qui la personne est vraiment. 

En les ôtant, elle s'oblige à se concentrer sur 

                                                      
38 Voir aussi Les eaux d'Eden, Arié Kaplan. 



 

53 
 

qui elle est à l'état brut. Elle peut se permettre 

d'être elle-même, s'inviter à ressentir une paix 

intérieure, de la compassion envers sa 

personne, de la joie d'être qui elle est et non 

pas qui elle pense devoir être aux yeux des 

autres. 

- Se laver, que ce soit dans un bain ou sous une 

douche, avec de l'eau chaude, en prenant le 

temps. L'action d'ôter toute saleté, de se 

concentrer sur ce que la femme veut garder sur 

son corps et ce qu'elle désire ôter, lui permet 

aussi de prendre le temps de réfléchir aux 

émotions desquelles elle voudrait prendre du 

recul, s'en libérer afin de n'avoir plus que celles 

qui l'aident à se sentir bien. 

- Pour chacune des parties de son corps qu'elle 

nettoie, la femme peut prendre le temps de 

réfléchir à ce que membre représente pour elle 

et donner une signification plus profonde au 

temps pris pour le nettoyer. Par exemple, en se 

nettoyant les yeux elle peut penser à 

l'importance de voir la beauté en elle et dans le 



 

54 
 

monde, en démêlant ses cheveux elle peut 

symboliquement dénouer les doutes qu'elle a 

en elle, en se savonnant penser à l'importance 

du toucher et de la douceur dans sa vie etc. 

Ceci n'est qu'une manière de donner un aspect 

spirituel à des actions techniques et ne convient 

pas à toutes, mais pour certaines peut permettre de 

transformer la 'hafifah en une étape pleine de sens 

qui lui permet d'aborder le mikveh différemment. 

 

 

 

  



 

55 
 

La tevilah 

 

Comment faire la tevilah ? 

Durant l’immersion, le corps entier, y compris la 

chevelure, doivent simultanément et complètement 

entrer en contact avec les eaux du mikveh. Pour 

cela il faut que le corps soit détendu, avoir les 

jambes et les bras un peu écartés, et séparer les 

doigts légèrement. Une fois en position, la femme 

pliera les jambes jusqu'à ce que la tête, comme le 

reste du corps, soit entièrement sous l'eau, lui 

permettant d'atteindre toutes les parties du corps. 

Les pieds peuvent toucher le sol du mikveh pendant 

la tevilah. Les yeux et la bouche doivent être 

légèrement fermés, mais pas crispés
39

. 

Si cette position n'est pas agréable pour une 

femme, elle peut mouiller toutes les parties de son 

corps puis s’immerger dans toute position dans 

laquelle son corps et sa chevelure sont 

                                                      
39 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 198,35. 



 

56 
 

complètement submergés. La coutume ‘Habad est 

de s’immerger couchée « comme un poisson »
40

.  

 

Quand faire la berakha sur la tevilah ? 

La berakha « acher kidechanou bemitsvotav 

vetsivanou al hatevilah » est récitée pour la tevilah. 

Le moment et l'endroit où elle sera récitée dépend 

de la coutume de la femme
41

. 

De nombreuses femmes séfarades la récitent 

encore revêtues de leur peignoir, à l'extérieur du 

bassin, et rentrent dans le bassin immédiatement 

après, prenant soin de ne pas parler entre la 

berakha et la tevilah. Ceci est en accord le principe 

selon lequel toute berakha doit immédiatement 

précéder l'action. Pour de nombreux ashkénazes 

en revanche, la berakha se fait après l’immersion. 

La coutume prédominante est de s’immerger une 

fois, de réciter la berakha debout dans le mikveh 

avec l’eau au moins au niveau des hanches (et de 

préférence jusqu’au cou), puis de s’immerger à 

                                                      
40 Choulkhan Aroulkh HaRav Yoreh Déah Dinei Tikounei Hamikveh Vassiyata. 
41 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 200. 



 

57 
 

nouveau. Bien qu’il ne soit pas permis à un homme 

de réciter une berakha lorsqu'il est dévêtu, chez la 

femme, où les parties intimes font face au sol, ceci 

est permis. L'eau du mikveh est également 

considérée comme étant un "revêtement". Pour 

autant, elle ne tournera pas le regard vers les 

parties privées au moment de la tevilah. Certaines 

femmes ont pour habitude de croiser leurs bras au 

niveau du cœur afin de séparer le haut du bas de 

leur corps, et certaines couvrent leurs cheveux d’un 

tissu ou encore la balanit (intendante du mikveh) 

place une partie de leur serviette de bain sur leur 

tête. 

 

Combien de tevilot ? 

Du point de vue halakhique, la femme devient 

tehorah dès qu'elle a fait une tevilah cachère
42

. 

Pour les ashkenazes récitant leur brakha après leur 

première tevilah, l'usage et de s'immerger une fois 

de plus après. Certaines femmes ont la coutume de 

s’immerger plus (trois immersions ou sept sont des 

                                                      
42  Taharat Habayit, vol 2 chap 15,5. 



 

58 
 

coutumes courantes)
43

. D'autres récitent des 

prières entre les immersions ou après les avoir 

complétées. Lorsque c’est possible, une femme 

suivra la coutume de sa mère concernant la façon 

de procéder à sa tevilah et le nombres 

d’immersions. 

 

Faire de la tevilah une bonne expérience 

La tevilah elle-même se fait en présence de la 

balanit afin de confirmer que même un cheveu ne 

reste pas en dehors de l'eau durant l'immersion – 

ce qui invaliderait la tevilah
44

. 

En dehors de cet aspect technique, il y a de 

nombreuses choses qu'une femme peut choisir afin 

que sa tevilah soit une expérience positive et 

sereine. Chaque femme est différente. Et ce que 

l'une recherche en allant au mikveh diffère de ce 

que l'autre voudrait.  Nous invitons chacune à 

choisir ce qui lui convient le mieux. 

                                                      
43 Sefer 'Hassidim 394, Ben Ich 'Hai Parachat Chemini 19. 
44 Choulkhan Aroukh Yoréh Déah 198,40. 



 

59 
 

- Certaines femmes aiment se préparer chez 

elles et d'autres au mikveh. Chaque endroit a 

ses avantages et ses inconvénients, qui 

peuvent aussi changer au fil de la vie. Se 

préparer une liste de musique et la jouer en 

fond sonore pendant les préparatifs, utiliser un 

savon particulier ou apporter un peignoir que 

l'on aime, peuvent faire partie des petites 

choses pouvant donner une touche spéciale à 

cette soirée. 

- Avant de faire sa tevilah, la femme doit d'abord 

vérifier qu'elle a fait tous ses préparatifs selon 

la halakha et qu'il ne reste pas de 'hatsitsot sur 

elle. C'est ce que l'on appelle le iyoun. Dans de 

nombreux mikvaot la balanit demandera à la 

femme si elle désire avoir de l'aide pour cette 

étape, en particulier concernant les endroits 

que la femme ne peut voir elle-même. Pour 

certaines femmes cette offre leur donne une 

sensation de paix intérieure d'avoir une 

confirmation de ne rien avoir oublié. Pour 

d'autres ceci peut être ressenti comme une 



 

60 
 

intrusion à la vie privée. Il est halakhiquement 

parfaitement acceptable de refuser poliment 

l'offre de la balanit et de faire le iyoun sans son 

aide. 

- Le rôle essentiel de la balanit est de confirmer 

que le corps entier de la femme est sous l'eau 

pendant son immersion dans le mikveh. En 

général, la balanit se détournera pendant que 

la femme entre ou sort du bassin du mikveh. La 

femme peut cependant confirmer en amont que 

ce sera bien le cas, voir demander si la balanit 

peut sortir de la salle du bassin le temps qu'elle 

entre ou sorte du bassin. Il faut prendre en 

compte que certains mikvaot ne permettent pas 

cette option pour des raisons de sécurité. 

D'autres encore ont un rideau autour du 

bassin, permettant à la femme de rentrer dans 

l'eau en toute discrétion pendant que la balanit 

se tient de l'autre côté du rideau. Dans ce cas, 

la balanit n'ouvrira le rideau qu'une fois que la 

femme est dans l'eau, et le refermera une fois 



 

61 
 

la tevilah accomplie, permettant à la femme de 

sortir en toute discrétion. 

- Le moment de la tevilah est un moment 

opportun pour les prières personnelles et 

chacune peut profiter de cet instant pour prier. 

Il est possible de prier entre les tevilot (après 

en avoir fait au moins une après la berakha), 

après les avoir toutes faites, ou encore après 

s'être rhabillée et avant de quitter le bâtiment 

du mikveh. 

 

 

 

  



 

62 
 

Se séparer pour mieux se rapprocher 

 

 

Durant la période de niddah, tout contact physique 

entre les conjoints, ainsi que tout ce qui pourrait y 

mener, est interdit. C'est pour cela que nous 

trouvons des restrictions halakhiques concernant de 

nombreux aspects de la vie quotidienne durant la 

période de niddah. La façon dont le couple peut se 

passer des objets, manger ensemble, dormir etc. 

est différente du quotidien de la période tehorah
45

. 

Les harkhakot (restrictions en vigueur durant la 

période de niddah) peuvent apparaître comme une 

longue liste d'interdits ne permettant au couple 

                                                      
45 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 195. 

 

ל א  תָ֥אִשָהָ֥וְׁ נִד  אָתָהָּ֥בְׁ בָ֥ל אָ֥טֻמְׁ ר  לּוֹתָ֥תִקְׁ ג  וָתָהָּ֥לְׁ רְׁ ע    

N’approche pas d’une femme, qui est 

dans sa période impure, pour découvrir sa 

nudité. 

(Vayikra 18,19) 

 



 

63 
 

aucune liberté ou spontanéité. Cependant, il est 

possible et même recommandé de les prendre 

comme base pour améliorer tant la période permise 

que celle qui est interdite, de telle sorte que bien 

qu'elles soient différentes l'une de l'autre, elles 

restent toutes deux agréables pour les conjoints. 

 

Utiliser les harkhakot pour mieux apprécier le 

quotidien. 

A première vue, certaines harkhakot peuvent 

paraître superflues. Un argument courant est que 

nombre des actions inclues dans ces restrictions ne 

mèneront pas inévitablement à des émotions 

particulières ou à un contact affectif, parce que ces 

actions sont considérées comme étant banales. Et 

pourtant nous voyons que nos Sages ont décidé de 

mettre des limitations autour d'elles. Nous savons 

que la Torah et nos Sages voient comme idéal le 

fait que les conjoints aient une relation aimante et 

se sentent proches tant émotionnellement que 

physiquement. Nombre d'injonctions, tant celles 

apprises de la Torah que celles de nos Sages, 



 

64 
 

démontrent une compréhension profonde de la 

nature humaine. Les harkhakot ne font pas 

exception à cette règle. 

En étudiant la liste des harkhakot, nous pouvons 

nous demander si, en période permise, nous 

apprécions vraiment de ne pas avoir à être limité 

dans nos actions, si nous chérissions réellement 

ces "petites choses quotidiennes" et si nous leur 

donnons le poids qu'elles méritent. Et peut-être 

pouvons-nous les utiliser comme « moyens » de 

rapprochement, en période où on est permis. 

 

Les harkhakot comme invitation à se retrouver. 

Si nos Sages avaient voulu qu'il n'y ait aucun risque 

qu'un couple ne faute durant la période de niddah, 

ils auraient pu, tout simplement, interdire de 

manière catégorique tout contact entre les 

conjoints. Manger séparément, faire chambre à 

part, éviter de se parler etc. 

Or, en examinant en détail ces halakhot, un tout 

autre schéma se présente à nous : loin d'être 



 

65 
 

source de séparation, les harkhakot dénotent une 

tendance à essayer de maintenir autant que 

possible les interactions entre les conjoints, mais de 

manière différente. Les interdits sont certes 

présents, mais ils le sont afin de faire office de 

garde-fous pour que ces interactions puissent se 

dérouler en toute « sécurité halakhique ». On 

essaie d’ouvrir un autre médium de communication 

que la proximité physique. 

Prenons par exemple les restrictions liées au repas: 

ne pas manger d'une même assiette, ne pas 

manger les restes de l'autre, ne pas lui servir de vin 

directement, avoir un rappel physique sur la table… 

Il aurait été possible de tout simplement ne pas 

permettre de manger ensemble. Or cela n'est pas le 

cas. En nous donnant une liste de restrictions 

autour de la prise des repas, la halakha vient nous 

rappeler que les repas sont un moment convivial, 

un moment où l'on échange, où l'on peut se sentir 

proches. Privilégier la prise de repas en commun, 

quelque soit la période et en particulier durant celle 

de niddah, est ainsi une des priorités que le couple 



 

66 
 

doit avoir. Et la halakha est là pour faciliter ceci 

sans qu'il n'y ait de « prise de risques ». 

Le même raisonnement est applicable sur les 

aménagements de la chambre à coucher : voir son 

conjoint juste avant de s'endormir et en se 

réveillant, même s'il y a une distance entre les lits, a 

une grande importance.  

Il en est de même dans les sorties en couple, les 

discussions ou en encore les petites attentions que 

l'on se donne : ce qui relève de la séduction ou est 

propice à y conduire sera certes omis, mais 

communiquer à l'autre son amour et renforcer le 

lien émotionnel n'est en aucun cas interdit, au 

contraire, c’est vivement conseillé. 

 

Découvrir et raffermir le langage émotionnel 

La période de niddah, où les relations physiques 

sont interdites, est une invitation à travailler sur tout 

ce qui relève de la parole et de l'émotionnel. Les 

relations entre les conjoints ont certes besoin d'être 

physiques également, mais s'il n'y a pas de base 



 

67 
 

émotionnelle forte, s'il n'y a pas de communication 

effective, de complicité dans le couple, se reposer 

sur les seules relations physiques est rarement 

suffisant pour le maintenir de manière durable.  

Savoir exprimer son amour pour l'autre de manières 

différentes, savoir l'écouter, être capable de 

partager nos rêves et ambitions avec notre conjoint 

et savoir quels sont les siens, se respecter et 

s'admirer mutuellement, toutes ces capacités 

peuvent être travaillées en période de niddah.  

Il existe plusieurs théories sur les meilleurs moyens 

de raffermir les liens et approfondir l'amour dans le 

couple. En voici deux parmi les plus connues. 

1. « Les cinq langages de l'amour », de Gary 

Chapman
46

. Selon ce thérapeute, il existe cinq 

manières principales d'exprimer son amour 

pour l'autre. Plus encore, une personne peut 

être plus réceptive à une forme de langage 

qu'à une autre, et aura tendance à exprimer 

son amour de la manière qui lui parle le plus, 

sans forcément réaliser que la personne à qui 
                                                      
46 Chapman Gary, Les cinq langages pour trouver l'amour. 



 

68 
 

elle voudrait exprimer son amour est peut-être 

réceptive à une autre forme que celle 

employée. Il conseille d'être attentif aux 

différents « langages » d'amour existants, 

reconnaître d'une part celui qui nous parle le 

plus, de l'autre celui auquel la personne à qui 

nous voulons transmettre notre amour est le 

plus receptive, et enfin apprendre à s'exprimer 

dans cette « langue » aussi. 

Les cinq langages répertoriés par Gary Chapman 

sont : 

1. Les paroles valorisantes : dire merci, montrer 

qu'on apprécie l'autre et ce qu'il fait pour nous, 

le valoriser. 

2. Les moments de qualité : passer du temps 

ensemble, où il ressort que l'autre, sa présence 

avec nous et le temps passé ensemble est 

important. L'activité choisie est secondaire à la 

sensation d'avoir passé un moment de qualité. 

3. Les cadeaux : là aussi la nature du cadeau n'a 

pas forcément de l'importance et il n'est pas 

nécessaire que ce langage nécessite un 



 

69 
 

budget particulièrement important. Le principe 

est de donner des petites attentions, ayant une 

valeur pécuniaire ou non, indiquant son amour. 

4. Les services : faire pour l'autre les petites 

taches du quotidien qui ne prennent pas 

forcément beaucoup de temps ou d'effort mais 

enlèvent une chose de plus à faire pour l'autre 

et lui montre combien nous voyons ce qui peut 

l'aider dans la vie quotidienne. 

5. Le toucher physique. Qu'il soit léger ou plus 

intense, le toucher physique est un des cinq 

langages permettant de déclarer son amour. 

Le rationnel de Gary Chapman peut être appliqué 

non seulement pour mieux communiquer et 

transmettre notre amour aux personnes que l'on 

aime, mais aussi aux différentes périodes que le 

couple traverse. Le principe des cinq langages 

implique que chacun peut apprendre à parler dans 

une (ou plusieurs !) langue d'amour autre que celle 

qui lui est naturelle. Seul un des cinq langages 

présentés implique le toucher physique, interdit 

pendant la période de niddah. Les quatre autres 



 

70 
 

langages peuvent eux être utilisés tout au long du 

mois, par les deux conjoints. 

 

2. « Les sept principes pour un mariage 

heureux », de John Gottman
47

. En observant 

de nombreux couples, John Gottman a trouvé 

qu'il arrivait à prédire quels seraient ceux qui 

réussiraient à maintenir leur mariage et ceux 

qui divorceraient à terme. Sur la base de ces 

observations et de complément d'étude sur le 

sujet, il cite sept principes qui permettent selon 

lui non seulement qu'un mariage soit durable 

mais également heureux. 

Les sept principes sont les suivants : 

1. Connaître son partenaire : prendre le temps de 

connaître son histoire, ses rêves et ses peurs. 

En créant une « carte » de l'autre nous savons 

aussi comment mieux le toucher ou éviter des 

écueils. 

                                                      
47 John Gottman; Les couples heureux ont leurs secrets. 



 

71 
 

2. Cultiver la tendresse et l'estime l'un pour 

l'autre: chercher les points positifs chez l'autre, 

ce que nous apprécions chez lui et le dire. Ceci 

est vrai tant pour les grandes que les petites 

choses. 

3. Se tourner vers l'autre : avoir une écoute 

attentive, être empathique, proposer du soutien 

et tout simplement être là pour l'autre dans le 

quotidien. 

4. Se laisser influencer par l'autre : Il ne s'agit pas 

de laisser l'autre prendre toutes les décisions à 

notre place mais de prendre en compte son 

avis dans nos décisions. Pour cela il faut savoir 

écouter l'autre, s'intéresser réellement à ce 

qu'il nous dit, comprendre les répercussions 

d'un choix que nous ferions et valider ses 

émotions face à la décision que l'on prendrait. 

En d'autres termes, savoir prendre en compte 

les différences que nous avons dans le couple 

et apprendre à chacun faire des compromis 

lorsque nous nous trouvons devant ce type de 

décisions. 



 

72 
 

5. Résoudre les problèmes solubles : Savoir 

identifier quand un problème peut être résolu. 

L'aborder avec une attitude de collaboration, 

en écoutant les sentiments de l'autre avec une 

empathie réelle et chercher ensemble (ou si 

besoin avec l'aide d'un tiers) une solution 

acceptable pour chacun. 

6. Surmonter les blocages. Lorsqu'un problème 

est insoluble, savoir l'accepter et maintenir le 

respect. En parallèle, renforcer les liens 

(moments de qualité, discussions…) et soutenir 

l'autre dans ses rêves (ce qui implique bien 

connaître son partenaire). 

7. Créer un but, un idéal partagé : Chaque couple 

à des idéaux, des objectifs communs. Discuter 

ensemble pour les définir, perpétuer des 

traditions ou en créer des propres à sa famille, 

participer à des activités dans le sens des buts 

du couple sont tous des moyens de grandir 

ensemble et renforcer le couple. 

 

 



 

73 
 

Taharat Hamichpa'ha – un travail de 

couple 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

Cet enseignement de nos Sages nous montre la 

confiance que la Torah place dans la femme en tout 

ce qui concerne les halakhot de niddah.  

Avec cette confiance vient également une grande 

responsabilité : l'énorme majorité de ces halakhot 

 

ָ֥לנדהָ֥מנין:ָ֥שמואלָ֥אמרָ֥כהנאָ֥ברָ֥חיננאָ֥רביָ֥אמר

ָ֥שבעתָ֥להָ֥וספרה:ָ֥שנאמר?ָ֥לעצמהָ֥שסופרת

ָ֥ !לעצמהָ֥–ָ֥לה,ָ֥ימים

Rabbi 'Hinena fils de Kahana dit au nom 

de Chmouel : D'où savons-nous que la 

(femme) niddah compte ses jours elle-

même ? Car il est écrit dans la Torah "elle 

comptera pour elle sept jours". Pour elle – 

elle-même !  

(traité Ketoubot 72a) 

 



 

74 
 

repose sur la femme : elle est seule juge de ce 

qu'elle a vu ou ressenti et si cela la rend niddah (ou 

nécessite de consulter une autorité halakhique). 

Elle celle sait si son saignement s'est arrêté. Elle 

seule  peut savoir si ses bedikot ont été faites 

correctement et s'il est nécessaire de poser une 

question sur l'une d'entre elles. Enfin, elle seule est 

juge de sa préparation pour le mikveh, et elle seule 

peut annoncer à son mari s'être immergée au 

mikveh dans les règles et être à nouveau en état de 

taharah. 

Un couple ayant des rapports intimes alors qu'ils 

sont en période de niddah est passible de kareth 

(retranchement). Comme une grande partie de ces 

halakhot, repose sur la femme, ceci peut donner 

lieu à la sensation qu'elle a à porter un très lourd 

fardeau. 

D'un autre côté, le fait qu'une femme soit en 

période de niddah ou non entraîne des 

conséquences directes sur la vie de couple, les 

halakhot de niddah sont ainsi logiquement 



 

75 
 

également appelées taharat hamichpa'ha, la pureté 

familiale. 

Au fil du mois la femme traverse divers stades. Tant 

les changements hormonaux que le processus vers 

le mikveh peuvent être une source d'émotions, de 

travail intérieur, de préparation. Si certaines 

femmes profitent des chivah neki'im pour effectuer 

une recherche spirituelle et grandir au fil de la 

semaine, pour d'autres, le compte des sept jours 

est source de stress. A cela s'ajoute l'anticipation 

vers les retrouvailles physiques et parfois tous les 

sentiments se confondent et peuvent créer de la 

confusion. Se rappeler chaque détail peut aider à 

se situer dans le processus ou au contraire se 

sentir submergée. 

 

De son côté, il arrive que le mari ne se sente pas 

vraiment concerné par ces halakhot, mis à part 

savoir quand il doit « prendre ses distances » et 

quand cette période se termine. 



 

76 
 

Trouver l'équilibre qui convient au couple afin de 

faire en sorte que ces halakhot donnent à l'homme 

le sentiment qu'elles le concernent aussi et à la 

femme qu'elle n'est pas seule, sans pour autant 

qu'elle se sente « contrôlée » ou lui « pas à sa 

place » peut être une opportunité de plus d'utiliser 

ces halakhot comme tremplin vers une 

consolidation encore plus forte du couple. 

Chaque individu est unique. La dynamique de 

couple est elle aussi différente d'un couple à l'autre 

et dépend aussi de la relation entre les conjoints qui 

eux-mêmes changent au fil des années. Il n'y a pas 

de recette précise mais il est possible de proposer 

ici diverses idées permettant au mari d'être plus 

actif, ou pour le couple de faire des choses 

ensemble. Une partie d'entre elles parleront à 

certains couples alors que pour d'autres elles 

donneront une sensation de contrôle non avenu. 

D'autres idées pourront paraîtres romantiques ou 

au contraire, superflues, de bon sens ou n'ayant 

aucun rapport avec les besoins du couple.  Le but 

n'est pas d'instituer des standards ou des 



 

77 
 

obligations quelconques mais de donner quelques 

pistes de réflexion pour que les conjoints puissent 

se sentir partenaires dans cette mitsvah. 

- Indiquer les dates importantes sur un 

calendrier, faire les calculs nécessaires (si une 

application dédiée à cela n'est pas utilisée). 

- Rappeler à sa femme quand il est possible de 

commencer à faire un hefsek taharah, lui 

demander (gentiment !) si elle a fait une 

bedikah particulière et s'il elle était bonne. 

- Apporter les tissus de bedikah qui posent 

question à une autorité halakhique. 

- Compter ensemble les chivah neki'im. 

- Choisir avec sa femme un travail spirituel 

(ensemble ou chacun seul) autour des chivah 

neki'im. 

- Être une source de soutien en cas de difficulté 

pendant la période de niddah. 

- Le jour du mikveh, être plus présent. 

- Penser à se doucher, voire se parfumer, 

brosser les dents, etc. avant le retour de sa 

femme du mikveh. 



 

78 
 

- Ranger la maison / préparer un repas ou toute 

chose qui permettra à sa femme d'aller au 

mikveh sereine. 

- Préparer une petite attention pour montrer qu'il 

pense à elle (au début de la période de niddah, 

pendant les chivah neki'im, le soir du 

mikveh…) 

  



 

79 
 

Procédures gynécologiques 

courantes 

 

Certaines procédures gynécologiques peuvent 

causer un saignement dû au traumatisme de la 

procédure elle-même. Il s'agit de dam makkah – du 

sang dû à une plaie. Celui-ci ne rend pas niddah. 

En revanche, il arrive qu'afin de pouvoir effectuer la 

procédure gynécologique, il est nécessaire de créer 

une ouverture significative du col de l'utérus. Cette 

ouverture rendra la femme niddah même si aucun 

saignement n'aura été constaté. C'est ce qui est 

appelé ein petikhat hakever lelo dam (lit. il n'y pas 

d'ouverture du tombeau sans sang - tombeau étant 

un nom utilisé dans le talmud pour désigner 

l'utérus). L'ouverture du col nécessaire pour qu'il 

soit question de petikhat hakever est sujette à 

discussion entre les autorités halakhiques et peut 

aller jusqu’à 19 mm, qui est l'opinion suivie par les 



 

80 
 

rabbanim de Nishmat
48

.  En général, dilater le col a 

une telle ouverture nécessitera une anesthésie. 

Il est important de communiquer avec son médecin, 

de préférence en amont, afin de recevoir des détails 

sur toute procédure gynécologique à effectuer. Si 

c'est médicalement acceptable, ceci permettra de 

pouvoir la planifier de sorte qu'elle ne rajoute pas 

de jours de niddah dans le cas où il s'agit d'une 

procédure pouvant rendre niddah ou risquant de 

compliquer la complétion des chivah neki'im. 

 

Planification d’examens gynécologiques 

Une femme est considérée être tehorah à partir du 

moment où elle s’est immergée dans le mikveh et 

jusqu’à ses prochaines règles. Pour tout examen 

gynécologique effectué durant cette partie de son 

cycle, il sera plus facile de statuer qu'un 

saignement le suivant est dû à l'examen lui-même 

et ne la rend pas niddah. 

                                                      
48 Nishmat HaBayit, responsa 50. 



 

81 
 

Si possible, on préfèrera éviter de planifier des 

examens gynécologiques durant les chivah neki'im 

où la femme effectue des bedikot, sur lesquelles il 

est plus difficile de ne pas être strict, ou encore peu 

avant ses prochaines règles prévues. Cependant, si 

la procédure ne peut être effectuée qu'à ce 

moment, avoir les détails la concernant et en 

discuter avec une autorité halakhique pourra 

permettre de voir si et comment faire afin que la 

femme n'ait pas à invalider ses chivah neki'im ou ne 

devienne pas niddah avant l'heure. 

 

Si la femme est en état de taharah au moment 

du rendez-vous, et que le gynécologue ne voit 

pas de saignement utérin avant de faire son 

examen, les gestes gynécologiques suivants ne 

rendront en général pas niddah : 

- Toucher vaginal. 

- Examen avec un speculum. 

- Echographie par voie vaginale. 

- Frottis vaginal. Le frottis peut causer un léger 

saignement ne rendant pas niddah puisqu'étant 



 

82 
 

vaginal et dû à une plaie. Il est préférable 

d'éviter de le faire durant les chivah neki'im 

puisque le sang pourrait interférer avec les 

bedikot. 

 

Les gestes gynécologiques suivants sont moins 

courants mais ne rendent généralement pas 

niddah si la femme est en état de taharah au 

moment du rendez-vous : 

- Colposcopie. 

- Biopsie du col de l'utérus. Tout saignement 

peut être attribué à une plaie. 

- Une grande partie des hystéroscopies et 

hystérosalpingographies.  

- Insertion ou retrait d'un stérilet : les pinces 

(tenaculum) utilisées pour maintenir le col de 

l'utérus légèrement ouvert peuvent blesser le 

col qui peut saigner un peu, et la pose ou le 

retrait du stérilet peut causer une plaie dans 

l'utérus. Comme il est clair qu'il s'agit d'une 

plaie, le saignement ne rend pas niddah mais 

est mis sur le compte de dam makkah. (Il est à 



 

83 
 

noter que la position halakhique de certains 

décisionnaires est que la pose ou le retrait d'un 

stérilet rendent toujours niddah parce que des 

instruments sont insérés dans l'utérus). 

 

Dans tous les cas où il y a un risque ou une 

certitude que le geste causera un saignement dû à 

une plaie, on essaira d'éviter de le planifier juste 

avant ou durant les chivah neki'im. De même, on 

évitera une procédure nécessitant une dilation du 

col durant les chivah neki'im et lorsque la femme 

est tehorah. S'il n'y a pas de flexibilité concernant la 

date de la procédure, une autorité halakhique sera 

consultée. 

 

 

 

 

  

La Torah nous enseigne de prendre soin de notre 

santé. Ceci est vrai aussi dans le cas d'un examen 

 

לנפשותיכםָ֥מאודָ֥ונשמרתם   

Vous prendrez grand soin de vos vie  

(Devarim 4,15) 

 



 

84 
 

ou geste médical ne pouvant impérativement être 

fait qu'à un moment spécifique du cycle et ayant 

des répercussions sur le statut halakhique de la 

femme. S'il a été médicalement décidé qu'il est 

nécessaire de le faire et même s'il n'y a pas de 

moyen d'éviter d'être niddah à cause de ce geste 

ou cet examen, il ne sera pas repoussé à un autre 

moment pour autant.   



 

85 
 

Savoir poser une question 

halakhique 

 

L'importance de poser des questions 

De par leur côté intime, il existe un certain tabou 

autour des hilkhot taharat hamichpa'ha. Une grande 

partie des couples n'en découvre les détails 

qu'après s'être fiancés, et dans certains cas 

l'existence même de ces halakhot leur était 

inconnue ou presque. Puisque l'apprentissage de 

ce nouveau domaine se fait pendant les mois 

précédents le mariage, le jeune couple n'arrive pas 

toujours à y dédier son attention autant qu'il le 

serait souhaitable pour en avoir une bonne 

compréhension. De plus, avant le mariage lui-

même, ces cours relèvent pour la plus grande part 

de la théorie. Une fois que les choses sont mises 

en pratique, tous ne retournent pas perfectionner 

leurs connaissances sur le sujet, que ce soit peu 

après le mariage ou à la suite d'une longue période 



 

86 
 

sans règles (comme après une grossesse par 

exemple), bien que ce serait bénéfique. 

Les halakhot de taharat hamichpa'ha sont 

étroitement liées au cycle menstruel ainsi qu'à 

d'autres aspects de la santé de la femme. Bien que 

tous les êtres humains aient été créés à l'image de 

D.ieu, chaque être humain a été créé avec ses 

particularités. Ce fait se retrouve tant physiquement 

que physiologiquement. La santé, l'alimentation, les 

activités physiques et les circonstances 

personnelles de chacun influencent la manière dont 

notre corps agit et réagit.  

En conséquence, bien qu'il existe de nombreux 

livres résumant les halakhot de taharat 

hamichpa'ha, il est assez courant de ne pas y 

trouver le cas spécifique d'une question que l'on 

aurait sur ce sujet, ou encore de ne pas réaliser 

qu'une situation particulière nécessite un avis 

halakhique. Une méconnaissance de la halakha 

peut amener deux alternatives problématiques : le 

risque de transgresser la halakha en étant trop 

laxiste alors que la halakha ne le permet pas, et 



 

87 
 

celui de créer des tensions dans le couple en étant 

trop strict, sans raison halakhique valable.  

Bien connaître et revoir régulièrement les halakhot 

a ainsi son importance. Trouver une autorité 

halakhique (Yoetzet Halakha, Rabbin...) ayant des 

connaissances poussées dans ce domaine et avec 

qui il est possible d'avoir un vrai dialogue permettra 

de recevoir des réponses exactes ainsi qu'un réel 

accompagnement. 

 

Comment poser une question 

Ne pas attendre. En posant la question dès qu'elle 

se présente nous évitons d'oublier des détails qui 

peuvent se révéler décisifs. Cela évite aussi de 

perdre un tissu témoin ou de laver par erreur un 

vêtement. S'il est inévitable qu'il y ait un certain laps 

de temps entre le moment où la question se pose et 

celui où l'on pourra la poser, on notera les détails 

de ce qui s'est produit, prendra soin de mettre le 

tissu témoin dans un sachet en plastique et le 



 

88 
 

conserver dans un endroit où la couleur ne 

changera pas etc. 

Donner tous les détails. Normalement, l'autorité 

halakhique répondant à votre question vous 

demandera tous les détails nécessaires pour 

pouvoir vous donner une réponse exacte, mais il 

peut arriver qu'il y ait un point supplémentaire qu'il 

peut être important de préciser. Dans tous les cas, 

répondre de manière précise et exacte permettra de 

recevoir une réponse précise et exacte. 

De nombreuses questions de taharah contiennent 

en elles des composantes qu'il n'est pas courant de 

partager avec d'autres personnes que son conjoint 

ou gynécologue. Cette nécessité de s'ouvrir sur des 

sujets intimes devant autrui peut être une source de 

gêne pour le couple, qui risque de préférer ne pas 

poser de questions, même au prix de devoir se 

séparer pendant des longues périodes. Se rappeler 

que l'autorité halakhique consultée est là pour aider 

le couple et non pour donner un jugement, 

ressasser ou partager ce qui lui a été confié peut 

aider à surmonter cette gêne. Trouver une 



 

89 
 

personne avec qui on se sent à l'aise (ou du moins 

autant que possible), dont on sent qu'elle est à 

notre écoute et qui a les compétences halakhiques 

nécessaires sont des facteurs importants dans la 

recherche et le choix de l'autorité halakhique à qui 

on se réfèrera. Les lignes spécialisées permettant 

de conserver son anonymat peuvent aussi être une 

solution pour certains. 

 

Ne pas se déclarer niddah dans le doute 

Dans tout cas de doute quant à son statut 

halakhique, il ne sera pas affirmé que l'on est 

niddah. En effet, une telle affirmation n'est pas 

toujours rétractable
49

. La femme annoncera à son 

mari qu'elle n'est pas certaine de son statut 

halakhique et le couple se comportera comme si la 

femme est niddah par précaution, et ce jusqu'à 

clarification de son statut auprès d'une autorité 

halakhique. 

  

                                                      
49 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 185 2-3. 



 

90 
 

Un mot sur l'intimité 

 

La position de la Torah 

La Torah ne porte pas de regard ambivalent 

concernant les rapports intimes entre les époux : le 

rapprochement physique est non seulement permis 

mais voulu par Hachem ; il est considéré comme 

positif, et est une source potentielle de kedouchah:  

 

 

 

 

 

 

 

 

L'union physique entre un homme et sa femme est 

non seulement naturelle mais Hachem nous a créé 

avec cette particularité de vouloir, de manière 

 

ל תָ֥אִישָ֥י עֲזָבָ֥כֵןָ֥ע  תָ֥אָבִיוָ֥א  א  קָ֥אִמוָֹ֥וְׁ דָב  תּוָֹ֥וְׁ אִשְׁ ָ֥בְׁ

הָיו בָשָרָ֥וְׁ חָדָ֥לְׁ   .א 

C'est pourquoi l'homme quitte son père et 

sa mère, il se liera à sa femme et ils 

deviennent une seule chair. 

(Beréchit, 2;24) 

 



 

91 
 

instinctive, se lier à un conjoint avec qui nous 

désirons vivre, émotionnellement et physiquement.  

Au fil du Tanakh, et plus spécifiquement dans le 

livre de Chir Hachirim (Le Cantique des Cantiques), 

la relation entre Hachem et son peuple est 

comparée à celle d'un couple. 

Le Talmud rapporte différentes descriptions 

concernant la manière dont les Kerouvim, les 

Chérubins qui étaient sur le Aron Hakodech (Arche 

Sainte) étaient positionnés. Dans celle du traité 

Yoma qui traite du service de Yom Kippour au 

Temple, il est décrit que lors de la destruction du 

Beit Hamikdach, les Romains entrèrent le Kodech 

Hakodachim (le saint des saints, lieu le plus sacré 

du Temple) et y trouvèrent les Kerouvim enlacés, 

tel un couple aimant. Si à leurs yeux ceci fut une 

source de dédain, nos Sages comprennent cette 

image comme étant une marque du rapport 

privilégié entre Hachem et son Peuple. Avant la 

séparation due au départ en Exil, le couple veut se 

retrouver une fois de plus, intimement. 



 

92 
 

Enfin, la Torah donne l'injonction de ne pas léser la 

femme de son droit à l'intimité sexuelle  ֹוְעֹנָתָהּ לא

 La Michna (dans le traité de .(Chemot 21;10) יִגְרָע

Ketoubot qui parle des devoirs conjugaux) va même 

jusqu’à indiquer la fréquence préférée de ceux-ci, 

en fonction de l'occupation du mari. Et de préciser 

qu'il ne peut accepter de nouvel emploi pouvant 

entraîner des répercussions sur la fréquence des 

rapports conjugaux qu'avec l'accord de son épouse. 

Le fait que la femme soit à une période de sa vie où 

elle peut ou non devenir enceinte n'est pas un 

facteur modifiant l'importance du lien physique 

entre les époux. 

 

Mitsvat onah  

Mis à part la période de niddah, il n'y a que deux 

jours de l'année où les rapports intimes sont 

interdits pour tous : Yom Kippour et Tich'a be'av
50

. 

A cela s'ajoute la onah (période de temps – un jour 

ou une nuit) précédent le moment où les prochaines 

règles sont anticipées par la halakha (onot 

                                                      
50 Choulkhan Aroukh Ora'h 'Haïm 615,1 et 654,1 



 

93 
 

perichah
51

) ainsi que la semaine où l'un des 

conjoints est en deuil (chivah)
52

. 

Il y a également des avis kabbalistiques 

déconseillant les rapports certains jours de l'année 

(comme Roch Hachana, et Chavouot par exemple). 

On notera que les couples ne suivant pas ces avis 

en général n'y sont pas astreints, et que même 

dans le cas où un couple suit les coutumes 

kabbalistiques, il y a des exceptions.  

En dehors de ces restrictions, la fréquence des 

rapports intimes dont le mari s'engage envers sa 

femme, ainsi que définie par la halakha, varie entre 

une fois par jour à une fois tous les six mois,
53

 en 

fonction de l'occupation de mari, sa disponibilité, sa 

santé, et des desiderata de son épouse, puisqu'il 

est question de rendre la femme heureuse et 

satisfaite. Le concept même de la mitsvat onah 

indique que la Torah requiert du mari d'être à 

l'écoute de sa femme. Dans l'idéal cette écoute est 

mutuelle et chacun veut que les relations 

                                                      
51 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 184,2. 
52 Choulkhan Aroukh Yoréh Déah 383,1. 
53 Traité Ketoubot 64b-65b. 



 

94 
 

conjugales soient satisfaisantes pour les deux 

conjoints. Néanmoins, ni le mari ni la femme n'a 

l'obligation d'avoir un rapport à un moment 

spécifique ni d'effectuer une pratique sexuelle qu'il 

ne désire pas faire. 

En pratique, la fréquence désirée des relations 

sexuelles diffère d'un couple à l'autre, et change au 

sein de chaque couple au fil de leur mariage. Une 

communication ouverte et continue sur la relation 

sexuelle du couple, les désirs et les besoins de 

chacun est importante, et nécessite que chaque 

conjoint puisse s'exprimer et prenne le temps 

d'écouter l'autre. 

Certains soirs ont été traditionnellement désignés 

comme propices à la mitsvat onah, comme le 

vendredi soir, la nuit avant le départ d'un des 

conjoints ou le soir du mikveh. Bien qu'il soit 

encouragé d'avoir des relations sexuelles à ces 

moments, un couple peut décider que ce soir 

particulier ne leur convient pas et ne pas en avoir. 

Dans le cas où les conjoints décident d'un commun 

accord de repousser les relations à un autre soir 



 

95 
 

que celui du mikveh, le mikveh lui-même ne sera 

pas repoussé. En effet, la tevilah elle-même permet 

les autres formes d'intimité physique entre les 

conjoints, qui sont elles aussi considérées comme 

une mitsvah et importantes pour la relation 

conjugale. 

En dehors des restrictions liées à la niddah, la 

halakha laisse au couple une grande liberté en ce 

qui concerne avoir une relation sexuelle 

satisfaisante et pleine de sens. 

 



 

96 
 

Glossaire 

Balanit 

 Intendante du mikveh. 

 

Bedikah (pl. bedikot)  

Vérification interne faite à l’aide d’un tissu de 

vérification afin de confirmer qu’il n’y a pas de sang 

de provenance utérine dans le vagin. 

 

Berakha 

 Bénédiction. 

 

Chivah 

 La semaine de deuil lorsqu'on perd un proche. 

 

Chivah neki'im 

Période de sept jours de pureté entre le hefsek 

taharah et la tevilah au mikveh. Durant cette 



 

97 
 

semaine, la femme fait des bedikot quotidiennes 

afin de confirmer qu'aucun saignement n'est 

survenu. 

 

Dam makkah 

Du sang (dam) dû à une plaie (makkah). Ce 

sang ne rend pas niddah. 

 

Deoraïta 

 De la Torah, se réfère aux halakhot énoncées 

ou dérivées directement des versets de la Torah. 

 

Derabanan 

 Loi rabbinique, fait référence aux décrets 

promulgués par les rabbins après le don de la 

Torah. Nous sommes astreints aux halakhot 

derabanan au même titre que celles deoraïta. 

 

Ed (pl. edim) 



 

98 
 

 Littéralement témoin. Tissu de vérification pour 

faire une bedikah. 

 

Emounah 

 Foi, confiance en D.ieu 

 

Griss 

Superficie proche de celle d’une superficie 

d’une pièce de 10 centimes ou 1 chekel. Une tache 

trouvée sur un support contractant l’impureté mais 

dont la taille est inférieure à cette superficie ne rend 

pas niddah même si la couleur elle-même est 

impure. 

 

'Hafifah 

 Préparatifs à la tevilah qui incluent ôter toute 

'hatsitsah éventuelle, se laver le corps et les 

cheveux et peigner soigneusement ceux-ci. 

 



 

99 
 

Hargachah 

 Littéralement sensation. Une sensation interne 

qui indique que du sang utérin est sorti de l’utérus 

vers le vagin. Une telle sensation peut rendre une 

femme niddah. De nos jours, il est relativement rare 

qu’une femme ressente ces sensations qui sont 

souvent confondues avec d’autres plus externes 

n’ayant pas forcément de répercussion halakhique. 

 

Harkhakot 

Restrictions dans les relations entre les 

conjoints durant la période de niddah de la femme. 

Le but de ces lois dont la majorité a été promulgué 

par nos Sages est d’éviter une certaine intimité qui 

pourrait résulter en des rapports intimes, interdits 

par la Torah. Celles-ci incluent n'avoir aucun 

contact physique, ni ce qui pourrait y amener. Ainsi, 

parmi ces restrictions on trouvera la nécessité de 

séparer les lits conjugaux, de placer un rappel 

physique sur la table pendant les repas partagés à 

deux, et l'interdit de se passer des objets. 



 

100 
 

 

'Hatsitsah 

Toute chose empêchant l'eau du mikveh d’être 

en contact direct avec le corps et la chevelure de la 

femme lorsqu’elle s’immerge dans le mikveh. Une 

‘hatsitsah peut invalider une tevilah. 

 

Hefsek taharah 

Vérification interne faite à la fin des règles (ou 

d’un saignement rendant niddah) afin de confirmer 

que tout saignement s’est arrêté. Cette vérification 

permet le début du compte des sept jours propres, 

les chivah neki’im. 

 

Issour ve héter 

 Interdit et permis – les lois relatives à ce qui est 

interdit et permis, comme la cacheroute par 

exemple, et dons les lois de taharat hamichpa'ha 

font partie. 

 



 

101 
 

Kedoucha / kadoch 

 Sainteté, saint. 

 

Ketem (pl. ketamim) 

Tache de sang trouvée sur un support. Selon la 

taille de la tache, sa couleur et le support sur lequel 

elle a été trouvée, la tache peut avoir le potentiel de 

rendre une femme niddah. 

 

Mikveh 

Bain rituel dans lequel la femme s’immerge (fait 

sa tevilah) à la fin de la période de ses chivah 

neki’im afin de redevenir à l’état de taharah. 

 

Mokh dakhouk 

Tissu de vérification inséré dans la cavité 

vaginale entre le coucher du soleil et le début de la 

nuit (environ 20 minutes), après avoir effectué un 

hefsek taharah valide. Le but de cette vérification 

est de confirmer que tout saignement s’est arrêté. 



 

102 
 

Si le mokh dakhouk ressort propre, la femme pourra 

commencer à compter ses chivah neki’im le 

lendemain. 

 

Niddah 

 Etat halakhique d'une femme ayant eu un 

saignement utérin. Cet état entraîne des restrictions 

concernant tout contact physique avec son mari ou 

toute action pouvant en causer. Afin de sortir de cet 

état la femme doit effectuer un hefsek taharah, 

compléter le compte des chivah neki'im et 

s'immerger au mikveh. 

 

Noy 

Esthétique. Ce qui relève de l'esthétique n'est 

pas forcément une 'hatistah sur le corps et en 

conséquence une tevilah peut être permise même 

sans avoir à ôter cette chose. 

 

 



 

103 
 

Petikhat hakever 

 Lit. Ouverture du tombeau. Le talmud utilise 

l'expression kever – tombeau – pour désigner 

l'utérus, l'expression indique une ouverture du col 

de l'utérus. 

 

Psak, psika 

 Décision halakhique. 

 

Taharat hamichpa'ha 

 Pureté familiale 

 

Tehorah / taharah 

Pureté. Un couple dont la femme est en 

période de taharah n’a pas besoin d’observer des 

restrictions concernant la vie conjugale. 

 

Tevilah (pl. tevilot) 



 

104 
 

Immersion dans le mikveh. Cette immersion 

conclue le processus de purification débuté avec le 

hefsek taharah et permet aux conjoints de se 

retrouver physiquement. Bien que, techniquement, 

une seule immersion soit suffisante pour devenir 

tehorah, la coutume de la majorité des femmes est 

de faire deux tevilot au moins, et de nombreuses 

femmes s’immergeront trois fois et plus. 

 

Toumah/ tameh / teméah 

Traduit impureté. L’état de toum’ah empêche 

celui de la taharah. Il est question d’un état spirituel 

uniquement. Ce terme ne vient pas désigner une 

saleté (où, dans le cas du terme taharah, la 

propreté) 

 

 

 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

106 
 

Bibliographie 

 

 (. דרכי טהרה.  תלמוד תורה סוכת דוד.1984אליהו, מ. )

 החסיד, י. ספר חסידים.

( פירוש על ספר ויקרא. הוצאת מוסד 1978הירש, ש.ר. )

 יצחק ברויאר.

(, נשמת הבית. 2017., הנקין, ח. )עורכים(. )הי. הנקין,

 הוצאת קורן.

 (. טהרת הבית. הוצאת מאור ישראל.1990יוסף, ע. )

  כהן,ש. ש"ך על שו"ע.

 ,י. שו"ת מעיל צדקה.לנדסופר

 (. בן איש חי )דרשות(. 1899מבגדאד, י.ח)

 (. מורה הנבוכים. מוסד הרב קוק. 1977מימון, מ. )

 תשובה. שולחן ערוך יו"ד.פתחי , א.צ.ה. אייזנשטט

 קארו, י. שולחן ערוך. 

(. ומצאן מנוחה. מכון נשמת הבית, 2021קרויטורו, ש.ח. )

 מדרשת נשמת.

 (.2023י"א. )-רובין, י.מ. קובץ היכלה 

 רשב"ם על התורה, ויקרא. 

 (. מניפת הטהרה.2021שולמן, נ., מירוויס, א. )

 תלמוד בבלי, מסכת כתובת, נדה.

 תנ"ך.

 הרב. הוצאת קה"ת.  שו"ע



 

107 
 

 

Chapman, G. (2015). Les langages de l'amour. Farel. 

Gottman, J.M., Silver,N. (2006). Poche. 

Kaplan, A.  (2002). Les eaux d'Eden. Edition Kountrass. 


