Dans le
carnet de
la Yoetzet

EIELGE

_+

Réflexions sur des
sujets de taharat

hamichpa’ha




Dans le carnet de
|]a Yoetzet Halakha

Réflexions sur des sujets

de taharat hamichpa'ha




]
Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Réflexions sur des sujets de taharat hamichpa'ha

NNYI NYYTN ,N'an Nnva |IDn
D7 ,NO MDY ,'N26 V717 72
02-6404340 "0

www.yoatzot.org

Ligne ouverte en frangais:01-77-47-73-29 / 0587-872-852

Pour prendre RV avec une Yoetzet Halaha conseillere en fertilité
(WhatsApp uniquement): 02-6404330

Auteure : Nathalie Loewenberg, Yoetzet Halakha conseillere en
fertilité

Accompagnement et supervision halakhique — Rav Shmouel
Elikan

Toutes les informations médicales contenues dans les
brochures rédigées par I'Institut de recherche sont fournies a
titre indicatif pour aider a la compréhension de la réalité
halakhique. Elles ne constituent pas un avis médical. Pour
toute question médicale, veuillez contacter une autorité
médicale.

2025 ,nnwi NnYUNTN , NN NN [1DN7 MY DT ' ©

V1777 IN YTY? VTN NARN] [ONK? 07707 ,07x%7 ,7'Nvin7 ,790u7 'K

[n XINW 77N 70 ANX IR ,"0N0 ,'O9IXR ,"IN0PZ7R 'WXNR 721 I 0T ‘D]

NT 1902 71700 MINA XINW 210 721 NON WIN'Y .07 1901Y niNn
.271NNN QN2 NYWAISN NI X7X V7NN IONR

Printed in Israel 2025 7xw 091N


http://www.yoatzot.org/
http://www.yoatzot.org/

Table des matiéres

Introduction : pourquoi ce livret ?
Niddah, toumah et taharah
Que signifie le mot niddah ?
Redéfinir la "mitsva de niddah"
Ketamim — taches
Taille de la tache
Surface sur laquelle la tache a été trouvée
Couleur de la surface sur laquelle la tache a été trouvée
Couleur de la tache
Emplacement ou la tache a été trouvée
Tache attribuée a une autre cause
Flux ou tache ?
Précautions que I'on peut prendre en période de taches

Précautions supplémentaires concernant les relations
intimes
Conduite durant les taches

La mitsva de sortir de I'état de niddah
Les bedikot
Couleurs permises et interdites
Se préparer pour le mikveh
La 'hafifah — la préparation pour le mikveh
Le lyoun
La 'hafifah comme préparation spirituelle
La tevilah
Comment faire la tevilah ?
Quand faire la berakha sur la tevilah ?

Combien de tevilot ?

12
14
21
25
27
27
29
30
30
32
33
34

36
40
42
45
47
47
49
50
54
54
55
56



Faire de la tevilah une bonne expérience 57

Se séparer pour mieux se rapprocher 61
Utiliser les harkhakot pour mieux apprécier le 62
quotidien.

Les harkhakot comme invitation a se retrouver. 63
Découvrir et raffermir le langage émotionnel 65

Taharat Hamichpa'ha — un travail de couple 72

Procédures gynécologiques courantes 78
Planification d’examens gynécologiques 79

Savoir poser une question halakhique 84
L'importance de poser des questions 84
Comment poser une question 86
Ne pas se déclarer niddah dans le doute 88

Un mot sur l'intimité 89
La position de la Torah 89
Mitsvat onah 91

Glossaire 95

Bibliographie 105



Introduction : pourquoi ce livret ?

Avoir le privilege d'étre une yoetzet halakha
implique communiquer avec de nombreuses
femmes. Les sujets halakhiques traités touchent
souvent a l'intimité, celle du couple ainsi qu'a des
fondements de émounah et de perception du
monde. Ces conversations demandent aussi et peut
étre surtout de savoir écouter l'interlocutrice avec
empathie, lui permettre de s'exprimer librement, et
lui donner une réponse compléte en faisant tout le
possible afin qu'elle se sente renforcée, respectée

et validée.

Savoir écouter (ou lire) une question, c'est
également Ila décoder. Une question peut
evidemment étre purement halakhique, mais ceci
est assez rarement le cas. Les étres humains sont
des étres complexes, vivants dans une réalité
complexe qui influencent leurs émotions, actions et
réactions. Celles-ci se retrouvent dans la trame de

leurs interrogations.



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Deux idées principales ressortent en analysant les
questions quotidiennes recues au fil des années de
femmes provenant de milieux différents. La
premiere est qu'il est impossible de ne pas
remarquer que certaines thématiques reviennent
avec une régularité impressionnante. La deuxieme
est qu'une meilleure compréehension des halakhot,
ou la maniére dont elles sont percues, impacte
fortement tant le rapport aux halakhot de taharat
hamichpa’ha que la maniere dont ces halakhot sont

appliquées.

Ce petit livret se veut étre une tentative de
reprendre une partie des thématiques les plus
courantes qui ont, a mes yeux, le plus de

répercussions halakhiques et émotionnelles.

Bien que des fondements halakhiques y soient
abordés, ce livret ne se veut pas étre exhaustif et
une étude plus approfondie est nécessaire afin de
pouvoir observer les halakhot de ftaharat

hamichpa’ha dans leurs détails.

J'espére que la présentation des divers thémes

permettra au lecteur de revoir certaines bases et



d'avoir un regard nouveau sur d'autres parties de
ces halakhot. Et surtout, j'espere qu'il lui permettra
de ressentir que malgré la difficulté inhérente aux
hilkhot taharat hamichpa’ha, il est possible de bien
les vivre et que les autorités halakhiques sont la
pour aider chacun a observer pleinement la halakha
tout en conservant le principe de « ve'hai bahem »
— « et vous vivrez par elles (les mitsvot) », car les
voies de la Torah sont darkei noam, des voies

douces et agréables.

Je remercie la Memorial Fondation pour son
geénéreux soutien qui a permis la recherche, la

rédaction et la publication de ce livret.

Nathalie Loewenberg



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha




Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Niddah, toumah et taharah

Les lois de niddah apparaissent par deux fois dans
la Torah, dans deux contextes différents : celui
ayant trait aux lois de pureté et impureté rituelle
(taharah et toumah), et celui ayant trait aux interdits

et permis halakhiques (issour vehéter).

Les lois de toumah et taharah étaient en vigueur
durant I'époque ou le peuple d'Israel avait acces au
Beit Hamikdach (Temple). Durant la période du Beit
Hamikdach (et du Michkan avant que le Beit
Hamikdach ne soit construit), toute personne qui
devenait teméah, c’est-a-dire rituellement impure,
devait se purifier afin de pouvoir faire certaines
actions ne pouvant étre effectuées qu'en taharah, a

savoir en état de pureté.

Les sources potentielles de foumah sont
nombreuses et peuvent découler de raisons
positives ou négatives. Chez la femme, au cété de
la menstruation signifiant une perte de potentiel de

vie ou un autre saignement utérin indiquant une

10



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

anormalité, il y a aussi l'accouchement, veritable
don de la vie, qui la rend teméah. Chez I'homme il
sera question des émissions sexuelles, incluant
celles d'un rapport ayant le potentiel de créer une
vie mais aussi les autres pertes génitales, telle la
gonorrhée. En outre, certains objets, comme un
cadavre humain ou certaines carcasses animales,
peuvent transférer I'impureté, la toumah. Ainsi une
personne réalisant la mitsva de s'occuper d'un
défunt devient elle aussi teméah. Enfin, toute
personne performant des actions liees a la vache
rousse et la préparation de l'eau mélée a ses
cendres devenait teméah bien que cette eau
permette de purifier une autre personne devenue

teméah par le contact avec un cadavre !

Clairement, le fait d'étre tameh, bien qu'empéchant
I'entrée au Beit Hamikdach ou la possibilité de
manger ou de toucher des aliments ayant un
caractére saint (comme la teroumah ou les
kodachim), n'est pas en soi le signe que la

personne ait fait une chose négative. Le rav

11



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Chimchon Raphaél Hirsch' note que par cette
distanciation avec le sacré, le fait d'étre tameh
indigue un manque de liberté de notre corps,
I'exemple par excellence étant celui de la mort qui
met en relief le fait que I'étre humain est assujetti
aux lois de la nature. D'ou l'injonction halakhique, et
notre désir, de sortir de cet état, de (re)devenir
tahor, se sentir libre d'étre proche de la kedouchah

(sainteté).

En 'absence du Beit Hamikdach, nous ne pouvons
plus observer correctement les lois de pureté
rituelle. En conséquence, de nos jours tout homme
ou femme est considéré comme étant tameh de
foum'at met (impureté venant du contact avec la
mort?). Ceci signifie qu'en ce qui concerne les lois
de niddah, seul l'aspect de issour vehéter, I'aspect
lié aux choses permises ou interdites du fait du
statut de niddah, est a prendre en compte, quand
bien méme les termes de pureté et impureté sont
souvent utilisés. C'est pour cela que certains

préférent utiliser les termes "période interdite" et

' Vayikra 12 ; 4-5
% De toutes les toum'ot, impuretés, celle de la mort est la plus élevée.

12



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

"période permise" pour indiquer si une femme est
niddah ou non, et non dire qu'elle est "teméah”

(impure) ou "tehorah" (pure).

Que signifie le mot niddah ?

Nous retrouvons le mot niddah dans deux contextes

dans la Torah.

1.L'eau mélée aux cendres de la vache rousse
est appelée "mei niddah" — I'eau de niddah. Ici
le terme niddah n'a rien a voir avec le statut de
niddah mais désigne I'eau qu'on aspergeait sur
la personne tameh qui devait se purifier.

2.L'état de niddah qui désigne le statut d'une
femme a la suite d'un saignement utérin. La
femme sort de cet état aprés avoir compté ses
jours propres et s'étre immergée dans un

mikvenh.

Il est intéressant de noter que le mot niddah peut
étre rattaché a la famille du mot niddoui (étre exclu,
mis a banc). Il peut aussi étre rattaché a celle du

mot nadad (se déplacer, voyager, errer.). Ces deux

13



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

sens du méme mot se retrouvent dans les
différentes cultures. Dans certaines d'entre elles
une femme menstruant était isolée du reste de la
communauté et vue négativement’. D'autres
cultures mettent en avant la compréhension de
cycle comme atout pour mieux le vivre et mettre en
valeur la maniere dont la femme se sent au fil des
fluctuations  hormonales. La plupart des
commentateurs rattacheront le mot niddah a la
racine NDD : nadad (déplacement, distanciation de
son mari*, et non a NDI — niddoui ; (étre exclu), bien

qu'il y ait un lien entre ces deux racines.

La période de Ila menstruation pourra en
consequence étre vue comme une opportunité de
se mettre volontairement en retrait pour mieux
avancer, celles des sept jours (en général
préceédant I'ovulation) comme encouragement a

aller de l'avant etc.

Chaque femme vit son cycle difféeremment. Ses

circonstances particulieres ont également un impact

’ Guide des égarés 3 ;47 qui indique que dans le judaisme le seul retrait est de ce qui a trait
au Beit Hamikdach et aux choses nécessitant de la kedouchah mais que la femme reste
partie intégrante du quotidien et la communauté.

* voir Rachbam sur Vayikra 12, 2.

14



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

sur la maniére dont elle le ressent et en particulier
dont elle vivra la période de niddah. Savoir qu'il y a
plusieurs facons d'apprécier les périodes de niddah
et taharah permet a chaque femme de choisir

I'optique qui lui convient.

Redéfinir la "mitsva de niddah"

D'FNRI NTYR NP NZ 107 22 7XYITD
DNX 277X 'N Y WYX D'0IYND]
Quand ton fils t'interrogera un jour, disant :
"Qu'est-ce que ces statuts, ces lois, ces

reglements, que I'Eternel, notre D.ieu,

vous a imposés ?"

(Devarim chap. 6, verset 20)

Ce verset nous apprend que les différentes mitsvot
qui ont été ordonnées par Hachem peuvent étre

categorisées en trois groupes :

15



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Edot - Statuts, 'Houkim — Lois, et Michpatim —

Réglements.

Edot, les statuts, ou témoignages. Ce sont les
mitsvot qui viennent nous rappeler les miracles dont
nous jouissons, en tant qu'habitant ce monde et
plus particulierement par notre appartenance au Am
Israél. Par exemple le chabbat, qui témoigne du fait
que le monde a été crée en 6 jours a l'issue duquel
Hachem a arrété le travail de la Création pour
laisser place au septieme jour qui est un jour de
repos, ou encore le maasser (la dime), qui nous
rappelle que tout ce que nous faisons provient de

Hachem.

Michpatim, littéralement les regles, sont les mitsvot
dont la logique est claire et que toute sociéte
senseée est censée mettre en place d'elle-méme
ne pas voler, ni tuer, étre honnéte dans le

commerce, etc.

Enfin il y a les 'houkim, les lois, ou décrets. Ceux-ci,
ainsi que leur nom l'indique, ont été décrétes. Il ne
nous est pas donné de comprendre leur raison

profonde. Par exemple, pourquoi est-il interdit de

16



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

meélanger la viande et le lait ? Quelle est la raison
de linterdit du chaatnez (tisser la laine et le lin
ensemble) ? Et enfin pourquoi les halakhot de

niddah ont-elles été promulguées ?

L'étre humain a un besoin naturel de savoir la
raison des ordres qui lui sont donnés, et de
nombreux Sages ont cherché et donné des
explications pour ces ‘houkim. Mais il est également
nécessaire d'avoir I'numilité d'accepter qu'on puisse
ne pas savoir si la raison évoquée est la seule et
unique raison valable, qui correspond véritablement

et exactement a la Volonté Divine.

Dans le cas des halakhot de taharat hamichpa'ha
(pureté familiale), la guemara elle-méme avance

une raison possible pour ce ‘hok.

AT NN NIAX DA 11912 AIX XA A7
NAX ,NA Y71 ,N2 7727 1190 - NYIY?
XNNY 'T> ,0'2' NYAY NXNA0 XNN NN

.N9IN7 NNo2> nywd N7y 7v haan

17



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Rabbi Meir dit : pourquoi la Torah a-t-elle
décrété que la femme sera niddah sept
Jours (par mois) ? — parce que S'il
s'habitue a elle, il ne lui trouvera plus
d'interét et s'en délaissera. La Torah a
donc dit : Elle sera teméah sept jours, afin
qu'elle reste précieuse aux yeux de son
mari comme au moment ou elle est

rentrée sous le dais nuptial.

(Traité Niddah, 31b)

Cette idée de raviver la flamme, de ne pas se
laisser aller dans la routine quotidienne qui peut
engendrer une certaine lassitude de l'autre est une
théorie connue, et qui a été reprise par des
spécialistes du couple. Pour autant, nous savons
que ce qu'avance rabbi Meir ne peut étre pris au

pied de la lettre et ce, pour plusieurs raisons.

Tout d'abord, rabbi Meir parle d'une séparation de 7

jours, qui est le nombre de jours de séparation tel

18



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

qu'on l'apprend dans la Torah. Cependant, au
temps de la guemara déja, les halakhot concernant
la longueur de la période de niddah ont changé et
elle s'est prolongée de plusieurs jours. Il est ainsi
question d'une période d'environ 12 jours, voire

plus.

Ensuite, nous savons qu'il arrive - et c'était le cas a
I'époque de rabbi Meir aussi - qu'une femme ne soit
pas niddah pendant une période prolongée. Durant
la grossesse, l'allaitement (chez certaines femmes)
ou encore a la ménopause, les femmes n'ont en
genéral pas de saignements utérins et n'ont pas de
période ou elles sont niddah. De nos jours nous
pouvons ajouter a cette liste la prise de
contraceptifs hormonaux qui elle aussi peut espacer
voire éliminer les menstruations. Si nos Sages
pensaient que selon la Torah une séparation
physique mensuelle est impérative pour éviter que
les conjoints ne se lassent l'un de l'autre, ils
auraient certainement fait en sorte qu'il y ait une

halakha dans ce sens. Or clairement, les exemples

19



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

mentionnés ci-dessus indiquent que ce n'est pas le

cas.
Il s'en suit deux conclusions importantes :

1. La raison donnée par rabbi Meir pour expliquer
le rationnel des halakhot de niddah est belle,
mais ne peut étre l'unique raison. Cette mitsva
est et reste un 'hok — un décret.

2.1l n'y a pas de mitsva a devenir niddah. Si cela

avait été le cas, la halakha serait différente.

Que la femme ait le statut de niddah tous les mois
ou pas, les conjoints devront travailler toutes les
facettes de ce qui fait d'eux un couple

I'attachement émotionnel, physique, la
communication... et étre conscients que ceci est un
travail permanent, puisque le quotidien et les
changements liés aux aléas du temps influencent
tant les besoins de chacun que ce que chacun peut

donner.

La Torah voit dans le rapport physique entre les
conjoints quelque chose de beau, de kadoch

(sacré). En d'autres termes, s'il n'y a pas de mitsva

20



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

a devenir niddah, il y en une de sortir de cet état.
est plus juste de parler non pas de la "mitsva de
niddah" mais plutét des halakhot de niddah, ou
encore des halakhot de taharat hamichpa'ha. La
mitsva dans ce contexte sera celle d'aller au mikveh

afin de sortir de I'état de niddah.

21



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Ketamim — taches

Selon la Torah, une femme ne peut devenir niddah
que par un saignement utérin accompagné d'une
sensation corporelle clairement définie, et dans ce
cas elle le devient avant méme que le saignement
ne sorte du vagin (dés l'instant ou il est sorti de
I'utérus). Les régles, qui sont un flux de sang utérin,
rendent également une femme niddah méme si elle
nN'a pas eu de sensation particuliere les

accompagnant’.

Bien qu'il n'y ait pas de mitsva a devenir niddah,
une femme le sera en moyenne une fois par mois
du fait de son cycle menstruel, a moins d'étre en
aménorrhée (car enceinte, allaitant, sous traitement

hormonal ou ménopausée par exemple).

Les sensations définies comme pouvant rendre
niddah sont des sensations internes : sentir que le
corps entier tremble, ressentir que l'utérus (ou

plutdt, I'endocol) s'ouvre pour laisser le sang sortir,

5 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 183.

22



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

ou encore ressentir un écoulement dans le vagin
(une sensation d’humidité externe, au niveau des
levres par exemple, ne répond pas a la définition
donnée par nos Sages) — chacune de ces
sensations doit &tre accompagnée d'un saignement
(méme s'il n'est pas encore sorti du vagin, comme
indiqué plus haut)’. Ces sensations exigent toutes
que la femme vive en symbiose avec son corps. |l
est donc facile de ne pas en étre consciente et en
conséquence ne pas realiser étre devenues niddah
suite a lI'une de ces sensations, selon la définition
de la Torah (de nos jours peu de femmes arrivent a
repérer ces sensations). Puisque ceci pourrait
causer au couple d'enfreindre sans le savoir de
grands interdits, nos Sages ont institué une
« barriere de protection » : les ketamim (taches).
Ceux-ci peuvent rendre une femme niddah méme
s'ils ne répondent pas aux conditions nécessaires
selon la Torah pour que la femme soit effectivement
niddah. Bien qu'il s'agisse d'un décret de nos Sages

(derabanan — de la Torah orale), nous y sommes

® Pithei Techouva 1 sur Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 183.

23



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

astreints au méme titre que tout interdit provenant

de la Torah écrite (de'oraita).

Ainsi, a la suite du decret des ketamim, toute tache
trouvée par une femme peut la rendre niddah ou
invalider ses chivah neki'im. Cette barriére, bien
que permettant d'éviter un interdit de la Torah,
présente une complication : en étant beaucoup plus
stricts sur ce qui peut rendre niddah, les couples se
retrouveraient a devoir traverser des périodes
prolongées de niddah. Les Sages mirent donc en
place des conditions limitant la portée du déecret des

ketamim.

<
NOTE IMPORTANTE :

Les halakhot ci-dessous concernent les ketamim,
taches trouvées sur un vétement ou autre objet
mais non pas celles trouvées sur un ed (tissu de

vérification) ou tout autre objet inséré dans le vagin
de la femme. Dans ce cas la moindre tache de
couleur interdite peut rendre la femme niddah ou

invalider ses chivah neki'im.

<>

24



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Afin qu'un ketem, une tache, rende niddah, toutes

les conditions ci-dessous devront étre remplies :

La tache doit recouvrir une superficie minimale

au moins ET

Elle doit étre trouvée sur une surface

contractant I'impureté ET

Cette surface doit étre blanche (ou étre est le

corps de la femme) ET

La couleur doit étre une des couleurs
considérées par la halakha comme étant du

sang.
DE PLUS

L'endroit ou la tache a été trouvée peut
logiqguement indiquer que cette tache provenait

de l'utérus de la femme ET

Il n'y a pas d'autre source possible a la tache.

Une femme trouvant une tache sans qu'elle n'ait eu

de hargachah |'accompagnant veérifiera si cette

25



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

tache remplit les conditions énumeérées et dont voici

les détails.

1. Taille de la tache :
Seule une tache plus grande qu’'un griss peut
rendre une femme niddah. Un griss est un cercle de
19 mm de diameétre, environ Ila (taille
d'un shekel israélien, ou une piece de 10 cents
d’euro’. Dans la vie les taches ne viennent en
général pas sous la forme d'un cercle parfait et il
faut mesurer la surface de la tache en question. La
superficie minimale pour qu'une tache puisse avoir
le potentiel de rendre niddah est de 2.83
centimétres carrés (ce qui est la superficie des
pieces de monnaie indiquées).
Il est a noter qu'il y a une différence entre les
taches trouvées sur un objet et celles trouvées sur
le corps de la femme®.

e Dans le cas ou une femme trouve plusieurs

taches sur un objet (vétement ou tout autre

" Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 190, 5.
% Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 190, 8.

26



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

objet contractant l'impureté), chaque tache
sera mesurée séparément. Si chacune des
taches est de taille inférieure a un griss, la
femme ne sera pas niddah, et ce, méme si la
superficie cumulée de toutes les taches est
supérieure a un griss. En revanche, s'il s'agit
de différentes taches mais qu'elles se touchent,
elles seront considérées comme une seule
tache.

Dans le cas ou ces taches sont trouvées sur le
corps de la femme, la superficie cumulée de
ces taches sera prise en compte et elle
deviendra niddah si celle-ci est supérieure a
un griss et que la couleur des taches est
interdite, méme si chacune des taches
mesurées séparément est de taille inférieure a

un griss.

Dans le cas ou une tache est difficile a mesurer, ou

si sa taille est proche de celle d'un griss, il faudra la

montrer a une autorité halakhique. Si elle est plus

petite qu'un griss, elle ne rendra pas niddah ni

27



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

n'invalidera le compte des chivah neki'im quand

bien méme serait-elle de couleur interdite.

2. Surface sur laquelle la tache a été trouvée :
Les lois de niddah et en particulier celles ayant trait
aux taches, sont associées a celles traitant de
'impureté rituelle (foumah). Par conséquent, une
tache ne peut rendre niddah que si I'objet sur lequel
elle a été trouvée est lui-méme susceptible de
contracter une impureté rituelle®. Il s'en suit qu'une
tache trouvée sur une surface ne contractant pas
I'impureté (comme une chaise en plastique ou le sol
par exemple, ou encore selon de nombreuses
autorités halakhiques, un protége-slip jetable méme
s'il est blanc) ne pourra pas rendre une

femme niddah™®.

3. Couleur de la surface sur laquelle la tache a
été trouvée :
Une tache trouvée sur une surface contractant

I'impureté mais qui est colorée ne rend pas niddah.

? Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 190,10.
' Nishmat HaBayit responsa 44.

28



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Il est donc conseillé de porter des sous-vétements
de couleur, de dormir sur des draps colorés ou
encore d'utiliser des serviettes de bain de couleur
lorsque I'on est tehorah afin d’éviter des questions
liées aux taches. En agissant ainsi, il n'est pas
question de « tricher » — mais de suivre les
recommandations des autorités rabbiniques,
données deéja depuis la guemara afin d'atténuer le
décret des ketamim'".

Ceci est valable pour les vétements de toute
couleur. Certaines autorités halakhiques excluent
les couleurs pales qui permettent de clairement voir
la couleur de la tache, ou les couleurs proches du
blanc tel que le beige clair.

Il est important de prendre en compte que si des
sous-vétements de couleur foncée ou noire sont
evidemment permis, il arrive que les taches
trouvées dessus soient quasi-invisibles, et qu'en
conséquence une femme ne soit pas consciente de
la présence de cette tache et du fait qu'elle devrait
faire attention (voir "conduite durant les taches" plus

bas). Des couleurs vives ou des couleurs un peu

! Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 190,10.

29



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

plus claires permettent de voir les taches sans pour
autant devenir niddah.

Dans le cas d'une tache s'étalant sur un tissu ayant
des motifs incluant la couleur blanche, nous
cumulons les parties de la tache sur le blanc',
rendant préférable d’éviter des sous-vétements ou

linge avec ce type de motifs.

4. Couleur de la tache

Dans la halakha, le besoin de se pencher sur la
guestion de si une tache rend niddah ne se pose
que si la couleur ressemble a du sang — ce qui
inclut toute couleur s'apparentant au rouge ou
noir'>. Une tache rouge Vvif sera clairement
problématique, tandis que si elle est jaune ou
verdatre elle n'aura aucune incidence halakhique.
Certaines couleurs comme le brun, certains roses,
I'orange ou le doré peuvent étre permises ou non et
devront étre montrées a une autorité halakhique qui
définira si cette tache rend impure ou non. En cas

de doute, il vaut mieux poser une question a une

2 Responsa Me'il Tsedaka 62.
13 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 188, 1.

30



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

autorité halakhique qu'étre strict.

5. Emplacement ou la tache a été trouvée
Seul du sang provenant de I'utérus rend niddah'.
Si I'emplacement de la tache est tel qu'il n'est
logiquement pas possible qu'elle provienne de
I'utérus, on en déduit que sa source est autre. Ainsi,
une tache trouvee sur la partie supérieure du corps
ne sera pas prise en compte, a moins que la femme
vienne de se tenir sur la téte ou ait fait une autre
acrobatie. Inversement, dans le cas d'une tache
trouvée sur la partie inférieure du corps ou sur les
mains, la possibilité que sa source soit utérine sera

prise en compte’”.

6. Tache attribuée a une autre cause
Suivant le point précédent, s'il est possible
d'attribuer la source de la tache a une autre cause

qu’un saignement utérin, elle ne rend pas niddah'®.

' Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 183.
SChoulkhan Aroukh Yoreh Déah 190,11.
'%Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 190,18-19.

31



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Par exemple :

. Sila femme a une plaie sur son corps et que le
sang trouve peut venir de cette plaie (y compris
une plaie dans le vagin par exemple).

. Silafemme a été en contact avec du sang (par
exemple apres avoir travaillé avec du sang
dans un laboratoire d’analyses ou suturé une
plaie).

. Si la femme peut attribuer la source du sang a
une tierce personne, comme dans le cas ou
elle aurait soulevé un enfant saignant du nez,
ou encore qu'elle ait été en contact ou aurait
mangeé des aliments produisant un liquide
rouge (betterave, sauce paprika ou a la tomate
etc.).

Dans les cas ou il y a un doute concernant la
possibilité d’attribuer le sang a une cause externe,
une autorité halakhique sera contactée. Il est a
noter que, selon la psika ashkénaze, les lois

concernant [l'attribution du sang a une cause

32



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

externe sont plus strictes durant les trois premiers

jours des chivah nekiim'".

Flux ou tache ?

Les critéres ci-dessus s’appliquent aux taches que
de nombreuses femmes peuvent avoir a différents
moments de leur vie. Le but de nos Sages était de
trouver un juste milieu entre prévenir qu'une femme
ne réalise pas qu'elle est niddah et ne pas la rendre
niddah sans qu'il n'y ait de suspicion halakhique
raisonnable®. En revanche, leur but n'était pas de
faire en sorte qu'une femme ayant ses regles ne
devienne pas niddah. Une femme ayant ressenti
une hargachah distincte ou qui aurait eu un
écoulement de sang peut devenir niddah méme si
elle porte des sous-vétements de couleur ou met
des protege-slips jetables qu'elle change
régulierement au cours de la journée™.

I n'y a pas de définition halakhique claire
déterminant ce qui peut étre considéré comme

étant une tache ne rendant pas forcément niddah et

'7 Cha"kh 23 sur Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 190,11.
'8 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 190, 1.
' Nishmat HaBayit, responsa 25.

33



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

ce qui est déja un flux rendant niddah. En pratique,
il est souvent relativement facile de les distinguer et
une femme sait le plus souvent quand ce qu'elle
experience sont ses regles et quand ce n'est pas le
cas. En réegle générale, un saignement trop
abondant pour étre contenu par un protege-slip et
qui nécessiterait une serviette hygiénique ou un
tampon est probablement un flux®. De plus si une
femme voit le sang quitter son corps (a la différence
de trouver une tache), elle sera la aussi niddah
méme si la quantité n'est pas grande. En cas de

doute, une question sera posée.

Précautions que I'on peut prendre en période de
taches
I est tout a fait légitime, et halakhiquement
recommandé, de se reposer sur les allegements
inhérents aux halakhot des taches en suivant ces
précautions

e Porter des sous-vétements ou des protege-

slips jetables (selon de nombreux avis, dont

%% Nishmat HaBayit, responsa 42.

34



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

ceux suivis par les rabbins de Nishmat, les
protege-slips jetables blancs ne contractent
pas l'impureté)?’.

. Ne pas regarder le papier toilette ou prendre
soin d’attendre un moment entre uriner et
s’essuyer (pour ceux suivant la psika
achkenaze)®.

. Ne pas insérer de tampons (ou tout autre objet)
dans le vagin lorsqu'on n'est pas encore
niddah.

. Ne pas effectuer de bedikot quand il n’y a pas

de raison halakhique d'en faire.

Précautions supplémentaires concernant les
relations intimes

Un couple, en particulier s'il sait que la femme est
sujette a des taches, peut vouloir prendre des
précautions pendant les relations intimes afin
d’éviter le risque de devenir niddah a la suite de
celles-ci. La plupart de ces mesures visent a

maximiser les chances que si du sang devait étre

2! Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 190,10.
** Nishmat HaBayit, responsa 44. Il y a deux écoles pour ceux suivant psika Habad, 1'une suit la psika
achkenaze, 'autre est plus stricte et associe tout essuyage de l'aire génitale a une bedikah.

35



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

trouvé apres une relation intime, il puisse étre
considérée comme une tache ne rendant pas la
femme niddah. Dans le cas ou une femme a
recemment vu une tache potentiellement
problématique, le couple ne se reposera pas sur
ces precautions mais évitera les rapports intimes
jusqu’a ce que 24 heures au moins se soient
écoulées sans qu'il n'y ait de constat de nouvelles
taches. Dans des cas spécifigues ou complexes,
consulter avec une autorité halakhique est indiqué.

Il est a noter que les précautions ci-dessous sont
des recommandations uniquement, visant a aider le
couple, et ne sont pas obligatoires.

. Un couple ne devrait généralement pas
rechercher de signes de saignement avant,
pendant ou apres les relations.

. Lorsque cela est possible, il est préférable
d’utiliser du linge de lit coloré, de préférence
sombre. Il est conseillé aux couples qui
envisagent de séjourner dans un hotel ou les
draps sont généralement blancs d’apporter

avec eux un drap ou une serviette de couleur.

36



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

. Sil'on décide de se nettoyer aprés une relation
intime, il est conseillé d’attendre un peu aprés
le retrait du mari avant de faire, afin que ce que
I'on trouve ne soit pas immeédiatement aprés la
relation. Ceci sera fait avant dallumer la
lumiere.

. Dans le cas ou lI'on décide de se nettoyer, on
prendra soin de n’utiliser que des serviettes de
couleur ou des produits jetables (comme des
lingettes) que l'on peut jeter facilement, et de
ne faire qu'un nettoyage externe.

Si du sang est trouvé de maniére pouvant
rendre niddah, il faudra poser une question a une

autorité halakhique dés que possible.

Conduite durant les taches

Il est en général recommandé qu’'une femme ayant
trouvé une tache ne répondant pas aux criteres la
rendant niddah évite malgré tout d'avoir des
relations intimes jusqu’a ce qu’environ 24 heures se
soient écoulées sans nouvelles taches, afin d'étre

sars qu'il n'y a plus de risque de sang. Les autres

37



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

formes d’affection physique peuvent se poursuivre

alors comme d’habitude.

S’abstenir de cette maniére est une précaution
volontaire contre la possibilité d'un éventuel début
de flux au cours d’une relation intime. Ceci donne
également le temps d’évaluer la situation et de
déterminer si la ou les taches sont annonciatrices
d'un véritable flux. Dans le cas ou la femme a des
périodes prolongées de taches recurrentes, il est
conseillé qu'elle en parle avec une autorité
halakhique afin de voir quelle est la conduite

recommandée dans ce cas.

Dans tout cas de doute quant a son statut
halakhique, il ne faudra pas affirmer que l'on est
niddah. En effet, une telle affirmation n'est pas
toujours rétractable®®. La femme annoncera a son
mari qu'elle n'est pas certaine de son statut
halakhique et le couple se comportera comme si la
femme est niddah par précaution, et ce jusqu'a
clarification de son statut auprés d'une autorité

halakhique.

2 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 185 2-3.

38



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

En plus des questions halakhiques a prendre en
compte, avoir des taches peut soulever des
questions médicales. Certaines femmes présentent
regulierement des saignements au moment de
I'ovulation en raison d’une fluctuation des hormones
a ce stade du cycle menstruel. Consulter un
meédecin afin de comprendre quelle est la raison de
ces taches et s'il y a un moyen d'y remédier est
conseillé dans ce cas. Comme dans de
nombreuses questions meédicales, l'urgence de
consulter dépend du type de saignement et des
antécédents médicaux de la femme. Ci-dessous
figurent quelques exemples de cas et l'urgence
avec laquelle une femme devrait consulter. Bien
évidemment, toute femme qui s’'inquiete d'une
situation particuliere ne devrait jamais hésiter a

consulter avec son médecin®”.

. Les femmes en préménopause qui ont eu plus

d'un cycle avec des saignements entre les

2% hitps://www.msdmanuals.com/fr/accueil/probl%C3 %A8mes-de-sant%C3%A9-de-la-
femme/sympt%C3%B4mes-des-maladies-gyn%C3%A9cologiques/saignements-
vaginaux#%C3%89valuation v4722702 fr

39


https://www.msdmanuals.com/fr/accueil/probl%C3%A8mes-de-sant%C3%A9-de-la-femme/sympt%C3%B4mes-des-maladies-gyn%C3%A9cologiques/saignements-vaginaux#%C3%89valuation_v4722702_fr
https://www.msdmanuals.com/fr/accueil/probl%C3%A8mes-de-sant%C3%A9-de-la-femme/sympt%C3%B4mes-des-maladies-gyn%C3%A9cologiques/saignements-vaginaux#%C3%89valuation_v4722702_fr
https://www.msdmanuals.com/fr/accueil/probl%C3%A8mes-de-sant%C3%A9-de-la-femme/sympt%C3%B4mes-des-maladies-gyn%C3%A9cologiques/saignements-vaginaux#%C3%89valuation_v4722702_fr
https://www.msdmanuals.com/fr/accueil/probl%C3%A8mes-de-sant%C3%A9-de-la-femme/sympt%C3%B4mes-des-maladies-gyn%C3%A9cologiques/saignements-vaginaux#%C3%89valuation_v4722702_fr

Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

regles, des régles qui durent plus d'une
semaine, ou des changements par rapport a
leur schéma habituel devraient prendre rendez-
vous avec leur meédecin lorsque cela leur
convient.

. Les femmes ayant des saignements pendant
une grossesse devraient toujours consulter leur
professionnel de la santé. Si le saignement
s’accompagne de douleur ou est suffisamment
important pour nécessiter une serviette
hygiénique, cette évaluation doit avoir lieu en
urgence (rendez-vous immédiat au cabinet,
centre de soins d’'urgence ou salle d’'urgence).
Les spottings mineurs peuvent étre discutés
avec un medecin en cabinet pendant les
heures normales de travail, dans un délai d’un
ou deux jours.

. Les femmes ménopausées ayant un
saignement plus d’'un an apres ne plus en avoir
eu devraient prendre rendez-vous avec leur

meédecin dans les jours qui suivent.

40



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

La mitsva de sortir de I'état de niddah

Un couple dont la femme est en état de niddah se
retrouve limité en ce qui concerne les relations
physiques ainsi que d'autres interactions conjugales
(comme la nécessité de séparer les lits, ne pas
pouvoir se passer des objets directement de main
en main, ou éviter des activités trop frivoles par
exemple). Bien que la période de niddah permette
au couple de se focaliser sur d'autres manieres de
se rapprocher émotionnellement, le but du mariage
est de pouvoir également étre proche
physiquement. La Torah voit le rapport physique
entre un homme et sa femme comme quelque
chose de kadoch (sacre). Plus encore il existe une
veéritable question halakhique sur la possibilité de
maintenir un mariage ou les conjoints ne peuvent
étre permis physiquement a long terme ! Si ce n'est
pas une mitsvah de devenir niddah, il est en une de

sortir du statut de niddah.

41



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Pour cela, il est nécessaire de compléter les étapes

suivantes :

- Attendre 5 jours (ou 4, selon la coutume)
depuis le moment ou la femme est devenue
niddah ou depuis le dernier rapport (selon
certains décisionnaires), ainsi que l'arrét total
des saignements®.

- Faire un hefsek taharah suivi d'un mokh
dakhouk, qui confirment que le flux s'est
terminé®.

- Le lendemain, commencer les chivah neki'im,
le compte des sept jours, en faisant deux
bedikot quotidiennes afin de maintenir la
confirmation qu'il n'y a plus de saignement
utérin®’.

- Se préparer pour le mikveh®.

- Faire sa tevilah dans le mikveh a l'issue du 7°™®

8éme

jour (la nuit).

25 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 196,11.
26 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 196,1.
27Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 196, 4.
28Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 198 et 199.

42



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Les bedikot

Rappelons rapidement les différentes bedikot a
faire pour pouvoir aller au mikveh et sortir de I'état
de niddah.

- Le hefsek taharah. Ceci est la bedikah qui
indique qu'il ne reste plus de saignement
uterin. Il s'en suit qu'elle est impérative pour
pouvoir débuter le processus vers la taharah.

- Le mokh dakhouk est le tissu que l'on insére
dans le vagin aprés le hefsek taharah et qui
reste en place du coucher du soleil a la sortie
des étoiles. Selon des deécisionnaires, il est
possible de le garder moins longtemps, surtout
si le temps entre le coucher de soleil et la sortie
des étoiles est long) et/ou qu'avoir le tissu dans
le vagin pour une longue période est difficile a
la femme.” Le mokh dakhouk vient confirmer

l'indication de fin de saignement utérin donnée

2% Chiouri Chevet Halévy 196,2,3 donne les divers avis allant de 13 minutes et demie pour la majorité
des décisionnaires a 72 minutes et fait remarquer que pour beaucoup de femmes il est difficile de la
garder en place si longtemps. Selon le rav Feinstein dans Igrot Moché Yoreh Déah 2 79, le temps
requis & New York est de 50 minutes environ. Mais il note également que cela peut étre difficile pour
certaines femmes. Il est & noter que si la femme n'a pas saigné le jour de son hefsek taharah, celui-ci est
valable méme si elle a omis le mokh dakhouk. Ceci est le cas pour de nombreux décisionnaires méme si
elle a encore vu du sang le jour de son hefsek taharah mais que c’était la continuation de ses régles et
non pas un nouveau saignement.

43



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

par le hefsek taharah. Bien que le mokh
dakhouk soit une des étapes qu'on permettra
d'omettre en cas de besoin, ceci nécessite
I'aval d'une autorité halakhique (et ce, bien que
de nombreuses personnes aient pris I'habitude
de s'autoriser cet allegement d'elles-mémes).

- Les bedikot des chivah neki'im, les sept jours
qui suivent le hefsek taharah qui maintiennent
cette confirmation qu'il n'y a plus de

saignement.

Concernant le nombre de bedikot a faire durant les
chivah neki'im, le Choulkhan Aroukh résume les
divers avis de la guemara et des commentateurs et
donne plusieurs opinions, en arrivant a la
conclusion halakhique qu'a priori toute femme
devrait effectuer deux bedikot quotidiennes (une le
matin et une avant le coucher du soleil) a chacun
de ces sept jours. Bien entendu, il arrive qu'une
femme oublie une bedikah, tout comme il arrive qu'il
lui soit difficile de toutes les effectuer. Les raisons
peuvent étre nombreuses et provenir de difficultés

physiologiques ou psychologiques, ou encore de

44



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

difficultés a avoir des bonnes bedikot pour cause de
taches, compliquant la possibilité de réussir a aller
au mikveh. Dans tous ces cas une autorité
halakhique pourra donner a une femme des
allegements basés sur les autres opinions que le
Choulkhan Aroukh rapporte. Méme dans le cas ou
des allegements sont donnés, le hefsek taharah
ainsi que les bedikot du premier et dernier jour
restent indispensables pour compléter les chivah

neki'im.

Il est important de se rappeler que notre Torah est
une Torat 'Haim, une Torah de vie, et que bien
souvent des allegements ponctuels selon le cas
particulier de la femme peuvent étre accordés par

une autorité halakhique.

Dans le cas ou une femme obtient des allégements,
elle les considérera comme étant ce que la halakha
requiert d'elle en ce moment. Par la suite, si la
raison de ces allegements n'est plus d'actualité, elle
recommencera a effectuer toutes les bedikot

comme le Choulkhan Aroukh le requiert.

45



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Couleurs permises et interdites

Le hefsek taharah, le mokh dakhouk et les bedikot
requierent tous que la couleur des sécrétions qui
seront sur le ed (tissu de vérification) aprés les

avoir faites soit une couleur permise™®.

Nous assimilons souvent le terme couleur permise
avec "propre", et par conséquent avec le blanc ou

le transparent.

Et pourtant bien d'autres couleurs rentrent dans la
catégorie permise. Le jaune, le beige, de
nombreuses nuances de marron, et méme parfois
le rose pale (qui en séchant peut devenir jaune ou
transparent) ! |l est ainsi toujours bon de se
rappeler qu'une femme peut avoir des sécrétions de
diverses couleurs qui n'indiquent pas forcément un
saignement. De méme, ce qui est considéré comme
du "sang" d'un point de vue biologique peut ne pas
étre considéré comme tel d'un point de vue
halakhique, dans la mesure ou il ne rendrait pas
impur. Dans la michna, nos Sages indiquent que

seules quatre variations de rouge ainsi que le noir

3% Choulkhan Aroukh Yoreh Deah 188, 1.

46



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

sont des couleurs de sang pouvant rendre niddah.
Bien que depuis tous les rouges sont une couleur
interdite, poser une question en cas de doute
concernant la couleur trouveée, en particulier

lorsqu'il s'agit de brun, est de bon conseil.

De méme, s'il y a une possibilité que du sang
provienne d'une plaie, il est important de
mentionner ceci a une autorité halakhique. Si la
femme est ashkenaze il sera peut -étre plus
complexe de se reposer sur cela les premiers jours
des chivah nekiim®', mais dans des cas

particuliers, ceci pourra étre pris en compte.

3! Cha"kh 23 sur Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 190,11.

47



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Se préparer pour le mikveh

La ‘hafifah — la préparation pour le mikveh

Une fois les chivah neki'im comptés, la femme peut
aller au mikveh afin de faire sa tevilah et sortir de
I'état de niddah.

Une tevilah est cachére lorsque le corps entier de la
femme, y compris ses cheveux, entre en contact
avec l'eau du mikveh. Pour cela, en plus de
s'immerger complétement dans le mikveh, il ne peut
y avoir de substances ou de separation entre le
corps et I'eau du mikveh qui empécheraient cette
derniere de parvenir a toutes les surfaces du

corps.*

Techniquement, cela veut dire bien se nettoyer le
corps, se laver et se peigner les cheveux, ainsi
qu'dter tout ce qui est possible d'enlever (bijoux,

maquillage, lentilles de contact, sparadraps...)

Les poils, puisque faisant partie du corps, ne sont

pas considérés une ‘hatsitsah et il n'est ainsi pas

32 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah, 198,1.

48



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

necessaire de s'épiler pour le mikveh si on n'a pas

t*°. De méme, si

I'hnabitude de le faire régulieremen
la préférence halakhique est qu'il faut se tremper
avec les ongles courts et propres, dans le cas ou |l
est important pour une femme d'avoir des ongles
longs ceci est permis s'ils sont propres. Dans la
méme veine, un vernis semi-permanent peut étre
autorisé pour autant gqu'il soit en parfait état parce
que cela fait partie de ce qu'on appelle le noy,
'esthétique®. Si I'on ne prend pas en compte le
temps passé pour s'épiler ainsi que de se faire une
manucure, les préparatifs ne devraient pas prendre
plus qu'une demi-heure a une heure, selon le

rythme de la femme.

A contrario de la permission de se tremper avec ce
qui releve du noy lorsqu'il n'est pas possible de
I'6ter soi-méme ou lorsqu'il restera en place pour
une longue durée (et rempli parfaitement sa
fonction esthétique), la halakha est plus stricte pour
ce qui releve de la refouah, c’'est-a-dire des

'hatsitsot liees a la médecine. Dans certains cas

Michmeret HaTaharah dans Taharat HaBayit Vol 3, DInei 'hatsitsah, note 4 p24, et ce malgré l'usage
rapporté par le Choulkhan Aroukh 198,6.
3 Kovetz Heichala vol 11, 'Hatsitah betsipornaim mela'houtiot, rav Yit'hak Morde'hai Rubin.

49



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

une permission de faire sa tevilah avec une telle
‘hatsitsah pourra étre donnée (par exemple dans le
cas de certaines pompes a insulines), dans d'autres
cela ne sera pas permis (un patch contraceptif par
exemple). Dans le doute, une question posée en
amont peut souvent permettre de trouver une
solution halakhique. Bien entendu, la priorité sera
toujours que la tevilah soit également permise d'un

point de vue medical.

Le lyoun

A la fin de sa ‘hafifah, la femme s'inspecte de visu
et par le toucher afin de confirmer qu'il ne reste
aucune ‘'hatsitsah sur elle. Cette étape s'appelle le
iyoun — l'inspection, et est obligatoire avant que la

femme puisse faire sa tevilah dans le mikveh™.

Une femme ayant besoin d'une plage de temps
particulierement longue pour se préparer, revient

sur ses préparatifs plusieurs fois méme lorsqu'elle

3% Choulkhan Aroukh Yoret Déah 199, 1.

50



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

sait les avoir déja effectués, a des doutes
récurrents sur ses préparatifs et ressent la
nécessité de poser de nombreuses questions
dessus, peut peut-étre souffrir de troubles obsessifs
compulsifs (TOC). Une Yoetzet Halakha, formée
sur le sujet, pourra l'aider a revoir ce qui est
nécessaire de faire, lui donner des conseils pour
que les préparatifs se déroulent plus sereinement,

et le cas échéant la diriger vers un/e thérapeute™®.

La 'hafifah comme préparation spirituelle

La préparation au mikveh peut étre percue comme
une suite de gestes techniques — Oter ses bijoux,
son maquillage, ses habits, se laver le corps et les
cheveux, se peigner et se brosser les dents... mais
il est possible de lui donner a chacun de ces gestes
un aspect spirituel, qui accompagnera la femme
tout au long de ses préparatifs et jusqu'a

l'immersion dans le mikveh®’.

%% Oumetséna menou'ha — la taharat hamichpa'ha et les troubles obsessionnels compulsifs, Sarit Hen
Kroitero, https://france.yoatzot.org/wp-content/uploads/2025/04/umezaeina-menucha.pdf .
37 Certaines idées présentées proviennent de Menifat Hataharah, https:/mindfulmikvah.org .

51


https://mindfulmikvah.org/

Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

L'immersion au mikveh change le statut de la
femme, et est en quelque sorte une renaissance. |l
n’est donc pas anodin que dans une conversion au
judaisme ou pour faire entrer de nouveaux
ustensiles provenant de non-juifs chez nous, on
passe par le mikveh, D’ailleurs I'étymologie de
mikveh est liée a 'espoir (tikvah) et est comparé par
le midrash a un terreau fertile duquel sort une
graine (Sifra sur Vayikra 11,36) et par les
kabbalistes a un utérus d’ou l'on va sortir comme
des nouveaux-nés)®. C'est pour cela qu'en plus
d'aborder la tevilah sans rien qui n'entrave le
contact en l'eau et le corps, certaines femmes vy
ajouteront un travail sur leur personne, afin d'étre le

plus proche possible de leur essence

- Les habits, bijoux, maquillage peuvent étre vus
comme des aides physiques qui nous
permettent de projeter aux autres une certaine
impression de soi. Ces aides servent aussi
parfois a cacher qui la personne est vraiment.

En les Otant, elle s'oblige a se concentrer sur

*¥ Voir aussi Les eaux d'Eden, Arié Kaplan.

52



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

qui elle est a I'état brut. Elle peut se permettre
d'étre elle-méme, s'inviter a ressentir une paix
intérieure, de la compassion envers sa
personne, de la joie d'étre qui elle est et non
pas qui elle pense devoir étre aux yeux des
autres.

Se laver, que ce soit dans un bain ou sous une
douche, avec de l'eau chaude, en prenant le
temps. L'action d'6ter toute salete, de se
concentrer sur ce que la femme veut garder sur
son corps et ce qu'elle désire 6ter, lui permet
aussi de prendre le temps de réfléchir aux
éemotions desquelles elle voudrait prendre du
recul, s'en libérer afin de n'avoir plus que celles
qui I'aident a se sentir bien.

Pour chacune des parties de son corps qu'elle
nettoie, la femme peut prendre le temps de
réfléchir a ce que membre représente pour elle
et donner une signification plus profonde au
temps pris pour le nettoyer. Par exemple, en se
nettoyant les yeux elle peut penser a

I'importance de voir la beauté en elle et dans le

53



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

monde, en démélant ses cheveux elle peut
symboliquement dénouer les doutes qu'elle a
en elle, en se savonnant penser a l'importance

du toucher et de la douceur dans sa vie etc.

Ceci n'est qu'une maniére de donner un aspect
spirituel a des actions techniques et ne convient
pas a toutes, mais pour certaines peut permettre de
transformer la ‘hafifah en une étape pleine de sens

qui lui permet d'aborder le mikveh différemment.

54



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

La tevilah

Comment faire la tevilah ?

Durant lI'immersion, le corps entier, y compris la
chevelure, doivent simultanément et complétement
entrer en contact avec les eaux du mikveh. Pour
cela il faut que le corps soit détendu, avoir les
jambes et les bras un peu écartés, et séparer les
doigts légerement. Une fois en position, la femme
pliera les jambes jusqu'a ce que la téte, comme le
reste du corps, soit entierement sous l'eau, lui
permettant d'atteindre toutes les parties du corps.
Les pieds peuvent toucher le sol du mikveh pendant
la tevilah. Les yeux et la bouche doivent étre

légérement fermés, mais pas crispés™".

Si cette position n'est pas agréable pour une
femme, elle peut mouiller toutes les parties de son
corps puis s’'immerger dans toute position dans

laquelle son corps et sa chevelure sont

% Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 198,35.

55



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

completement submergés. La coutume ‘Habad est

de s'immerger couchée « comme un poisson »*°.

Quand faire la berakha sur la tevilah ?

La berakha « acher kidechanou bemitsvotav
vetsivanou al hatevilah » est récitée pour la tevilah.
Le moment et I'endroit ou elle sera recitée déepend

de la coutume de la femme*".

De nombreuses femmes séfarades la récitent
encore revétues de leur peignoir, a l'extérieur du
bassin, et rentrent dans le bassin immediatement
aprés, prenant soin de ne pas parler entre la
berakha et la tevilah. Ceci est en accord le principe
selon lequel toute berakha doit immédiatement
précéder l'action. Pour de nombreux ashkénazes
en revanche, la berakha se fait aprés I'immersion.
La coutume prédominante est de s'immerger une
fois, de réciter la berakha debout dans le mikveh
avec I'eau au moins au niveau des hanches (et de

préférence jusqu’au cou), puis de s’immerger a

“ Choulkhan Aroulkh HaRav Yoreh Déah Dinei Tikounei Hamikveh Vassiyata.
*! Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 200.

56



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

nouveau. Bien qu’il ne soit pas permis a un homme
de réciter une berakha lorsqu'il est dévétu, chez la
femme, ou les parties intimes font face au sol, ceci
est permis. L'eau du mikveh est eégalement
considéree comme étant un "revétement". Pour
autant, elle ne tournera pas le regard vers les
parties privées au moment de la tevilah. Certaines
femmes ont pour habitude de croiser leurs bras au
niveau du ceceur afin de séparer le haut du bas de
leur corps, et certaines couvrent leurs cheveux d'un
tissu ou encore la balanit (intendante du mikveh)
place une partie de leur serviette de bain sur leur

téte.

Combien de tevilot ?

Du point de vue halakhique, la femme devient
tehorah dés qu'elle a fait une tevilah cachére®.
Pour les ashkenazes récitant leur brakha apres leur
premiere tevilah, I'usage et de s'immerger une fois
de plus aprés. Certaines femmes ont la coutume de

s'immerger plus (trois immersions ou sept sont des

42 Taharat Habayit, vol 2 chap 15,5.

57



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

coutumes courantes)”. D'autres récitent des
prieres entre les immersions ou aprés les avoir
complétées. Lorsque c’est possible, une femme
suivra la coutume de sa mere concernant la fagon
de procéder a sa ftevilah et le nombres

d'immersions.

Faire de la tevilah une bonne expérience

La tevilah elle-méme se fait en présence de la
balanit afin de confirmer que méme un cheveu ne
reste pas en dehors de I'eau durant I'immersion —

ce qui invaliderait la tevilah**.

En dehors de cet aspect technique, il y a de
nombreuses choses qu'une femme peut choisir afin
que sa ftevilah soit une expérience positive et
sereine. Chaque femme est différente. Et ce que
I'une recherche en allant au mikveh difféere de ce
que l'autre voudrait. Nous invitons chacune a

choisir ce qui lui convient le mieux.

# Sefer 'Hassidim 394, Ben Ich 'Hai Parachat Chemini 19.
# Choulkhan Aroukh Yoréh Déah 198,40.

58



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Certaines femmes aiment se préparer chez
elles et d'autres au mikveh. Chaque endroit a
ses avantages et ses inconvénients, qui
peuvent aussi changer au fil de la vie. Se
préparer une liste de musique et la jouer en
fond sonore pendant les préparatifs, utiliser un
savon particulier ou apporter un peignoir que
l'on aime, peuvent faire partie des petites
choses pouvant donner une touche spéciale a
cette soirée.

Avant de faire sa tevilah, la femme doit d'abord
vérifier qu'elle a fait tous ses préparatifs selon
la halakha et qu'il ne reste pas de 'hatsitsot sur
elle. C'est ce que I'on appelle le iyoun. Dans de
nombreux mikvaot la balanit demandera a la
femme si elle désire avoir de l'aide pour cette
étape, en particulier concernant les endroits
que la femme ne peut voir elle-méme. Pour
certaines femmes cette offre leur donne une
sensation de paix intérieure d'avoir une
confirmation de ne rien avoir oublié. Pour

d'autres ceci peut étre ressenti comme une

59



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

intrusion a la vie privée. Il est halakhiquement
parfaitement acceptable de refuser poliment
I'offre de la balanit et de faire le iyoun sans son
aide.

- Le rble essentiel de la balanit est de confirmer
que le corps entier de la femme est sous I'eau
pendant son immersion dans le mikveh. En
genéral, la balanit se détournera pendant que
la femme entre ou sort du bassin du mikveh. La
femme peut cependant confirmer en amont que
ce sera bien le cas, voir demander si la balanit
peut sortir de la salle du bassin le temps qu'elle
entre ou sorte du bassin. Il faut prendre en
compte que certains mikvaot ne permettent pas
cette option pour des raisons de seécurite.
D'autres encore ont un rideau autour du
bassin, permettant a la femme de rentrer dans
I'eau en toute discrétion pendant que la balanit
se tient de l'autre c6té du rideau. Dans ce cas,
la balanit n'ouvrira le rideau qu'une fois que la

femme est dans l'eau, et le refermera une fois

60



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

la tevilah accomplie, permettant a la femme de
sortir en toute discrétion.

Le moment de la tfevilah est un moment
opportun pour les prieres personnelles et
chacune peut profiter de cet instant pour prier.
l| est possible de prier entre les tevilot (aprés
en avoir fait au moins une aprés la berakha),
aprés les avoir toutes faites, ou encore apres
s'étre rhabillée et avant de quitter le batiment

du mikveh.

61



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Se séparer pour mieux se rapprocher

ANY NI7A7 2270 X7 ANXAY NTI2 NYX 7X]

N’approche pas d’une femme, qui est
dans sa période impure, pour déecouvrir sa
nudite.

(Vayikra 18,19)

Durant la période de niddah, tout contact physique
entre les conjoints, ainsi que tout ce qui pourrait y
mener, est interdit. C'est pour cela que nous
trouvons des restrictions halakhiques concernant de
nombreux aspects de la vie quotidienne durant la
période de niddah. La facon dont le couple peut se
passer des objets, manger ensemble, dormir etc.

est différente du quotidien de la période tehorah™.

Les harkhakot (restrictions en vigueur durant la
période de niddah) peuvent apparaitre comme une

longue liste d'interdits ne permettant au couple

% Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 195.

62



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

aucune liberté ou spontanéité. Cependant, il est
possible et méme recommandé de les prendre
comme base pour améeliorer tant la periode permise
que celle qui est interdite, de telle sorte que bien
qgu'elles soient différentes l'une de l'autre, elles

restent toutes deux agréables pour les conjoints.

Utiliser les harkhakot pour mieux apprécier le

quotidien.

A premiere vue, certaines harkhakot peuvent
paraitre superflues. Un argument courant est que
nombre des actions inclues dans ces restrictions ne
meneront pas inévitablement a des émotions
particuliéres ou a un contact affectif, parce que ces
actions sont considérées comme étant banales. Et
pourtant nous voyons que nos Sages ont décidé de
mettre des limitations autour d'elles. Nous savons
que la Torah et nos Sages voient comme idéal le
fait que les conjoints aient une relation aimante et
se sentent proches tant émotionnellement que
physiguement. Nombre d'injonctions, tant celles

apprises de la Torah que celles de nos Sages,

63



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

démontrent une compréhension profonde de la
nature humaine. Les harkhakot ne font pas

exception a cette régle.

En étudiant la liste des harkhakot, nous pouvons
nous demander si, en peériode permise, nous
apprecions vraiment de ne pas avoir a étre limité
dans nos actions, si nous chérissions réellement
ces "petites choses quotidiennes” et si nous leur
donnons le poids qu'elles méritent. Et peut-étre
pouvons-nous les utiliser comme « moyens » de

rapprochement, en periode ou on est permis.

Les harkhakot comme invitation a se retrouver.

Si nos Sages avaient voulu qu'il n'y ait aucun risque
gu'un couple ne faute durant la période de niddah,
ilIs auraient pu, tout simplement, interdire de
maniere catégorique tout contact entre les
conjoints. Manger séparément, faire chambre a

part, eviter de se parler etc.

Or, en examinant en détail ces halakhot, un tout

autre schéma se présente a nous : loin d'étre

64



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

source de séparation, les harkhakot dénotent une
tendance a essayer de maintenir autant que
possible les interactions entre les conjoints, mais de
maniére différente. Les interdits sont certes
présents, mais ils le sont afin de faire office de
garde-fous pour que ces interactions puissent se
dérouler en toute « sécurité halakhique ». On
essaie d'ouvrir un autre médium de communication

que la proximité physique.

Prenons par exemple les restrictions liées au repas:
ne pas manger d'une méme assiette, ne pas
manger les restes de l'autre, ne pas lui servir de vin
directement, avoir un rappel physique sur la table...
[l aurait été possible de tout simplement ne pas
permettre de manger ensemble. Or cela n'est pas le
cas. En nous donnant une liste de restrictions
autour de la prise des repas, la halakha vient nous
rappeler que les repas sont un moment convivial,
un moment ou l'on échange, ou l'on peut se sentir
proches. Privilégier la prise de repas en commun,
quelque soit la période et en particulier durant celle

de niddah, est ainsi une des priorités que le couple

65



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

doit avoir. Et la halakha est la pour faciliter ceci

sans qu'il n'y ait de « prise de risques ».

Le méme raisonnement est applicable sur les
aménagements de la chambre a coucher : voir son
conjoint juste avant de s'endormir et en se
reveillant, méme s'il y a une distance entre les lits, a

une grande importance.

Il en est de méme dans les sorties en couple, les
discussions ou en encore les petites attentions que
I'on se donne : ce qui releve de la séduction ou est
propice a y conduire sera certes omis, mais
communiquer a l'autre son amour et renforcer le
lien émotionnel n'est en aucun cas interdit, au

contraire, c’est vivement conseillé.

Découvrir et raffermir le langage émotionnel

La période de niddah, ou les relations physiques
sont interdites, est une invitation a travailler sur tout
ce qui releve de la parole et de I'émotionnel. Les
relations entre les conjoints ont certes besoin d'étre

physiques également, mais s'il n'y a pas de base

66



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

émotionnelle forte, s'il n'y a pas de communication
effective, de complicité dans le couple, se reposer
sur les seules relations physiques est rarement
suffisant pour le maintenir de maniére durable.
Savoir exprimer son amour pour l'autre de manieres
différentes, savoir [I'écouter, étre capable de
partager nos réves et ambitions avec notre conjoint
et savoir quels sont les siens, se respecter et
s'admirer mutuellement, toutes ces capacités

peuvent étre travaillées en période de niddah.

l| existe plusieurs théories sur les meilleurs moyens
de raffermir les liens et approfondir I'amour dans le

couple. En voici deux parmi les plus connues.

1.« Les cing langages de I'amour », de Gary
Chapman®. Selon ce thérapeute, il existe cing
maniéres principales d'exprimer son amour
pour l'autre. Plus encore, une personne peut
étre plus réceptive a une forme de langage
gu'a une autre, et aura tendance a exprimer
son amour de la maniere qui lui parle le plus,

sans forcément réaliser que la personne a qui

% Chapman Gary, Les cinq langages pour trouver l'amour.

67



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

elle voudrait exprimer son amour est peut-étre
réceptive a une autre forme que celle
employée. Il conseille d'étre attentif aux
différents « langages » d'amour existants,
reconnaitre d'une part celui qui nous parle le
plus, de l'autre celui auquel la personne a qui
nous voulons transmettre notre amour est le
plus receptive, et enfin apprendre a s'exprimer

dans cette « langue » aussi.

Les cinq langages répertoriés par Gary Chapman

sont :

1.Les paroles valorisantes : dire merci, montrer
qu'on apprécie l'autre et ce qu'il fait pour nous,
le valoriser.

2.Les moments de qualité : passer du temps
ensemble, ou il ressort que l'autre, sa présence
avec nous et le temps passé ensemble est
important. L'activité choisie est secondaire a la
sensation d'avoir passé un moment de qualité.

3. Les cadeaux : la aussi la nature du cadeau n'a
pas forcément de l'importance et il n'est pas

nécessaire que ce langage nécessite un

68



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

budget particulierement important. Le principe
est de donner des petites attentions, ayant une
valeur pécuniaire ou non, indiquant son amouir.

4.Les services : faire pour l'autre les petites
taches du quotidien qui ne prennent pas
forcément beaucoup de temps ou d'effort mais
enlevent une chose de plus a faire pour l'autre
et lui montre combien nous voyons ce qui peut
I'aider dans la vie quotidienne.

5. Le toucher physique. Qu'il soit leger ou plus
intense, le toucher physique est un des cing

langages permettant de déclarer son amour.

Le rationnel de Gary Chapman peut étre appliqué
non seulement pour mieux communiquer et
transmettre notre amour aux personnes que l'on
aime, mais aussi aux différentes périodes que le
couple traverse. Le principe des cing langages
impliqgue que chacun peut apprendre a parler dans
une (ou plusieurs !) langue d'amour autre que celle
qui lui est naturelle. Seul un des cinq langages
présentés implique le toucher physique, interdit

pendant la période de niddah. Les quatre autres

69



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

langages peuvent eux étre utilisés tout au long du

mois, par les deux conjoints.

2.« Les sept principes pour un mariage
heureux », de John Gottman*’. En observant
de nombreux couples, John Gottman a trouvé
qu'il arrivait a prédire quels seraient ceux qui
reussiraient a maintenir leur mariage et ceux
qui divorceraient a terme. Sur la base de ces
observations et de complément d'étude sur le
sujet, il cite sept principes qui permettent selon
lui non seulement qu'un mariage soit durable

mais eégalement heureux.
Les sept principes sont les suivants :

1. Connaitre son partenaire : prendre le temps de
connaitre son histoire, ses réves et ses peurs.
En créant une « carte » de I'autre nous savons
aussi comment mieux le toucher ou éviter des

ecueils.

47 John Gottman; Les couples heureux ont leurs secrets.

70



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

2.Cultiver la tendresse et l'estime I'un pour
I'autre: chercher les points positifs chez I'autre,
ce que nous apprécions chez lui et le dire. Ceci
est vrai tant pour les grandes que les petites
choses.

3.Se tourner vers l'autre : avoir une écoute
attentive, étre empathique, proposer du soutien
et tout simplement étre la pour l'autre dans le
quotidien.

4. Se laisser influencer par l'autre : Il ne s'agit pas
de laisser 'autre prendre toutes les décisions a
notre place mais de prendre en compte son
avis dans nos décisions. Pour cela il faut savoir
écouter l'autre, s'intéresser réellement a ce
gu'il nous dit, comprendre les repercussions
d'un choix que nous ferions et valider ses
émotions face a la décision que I'on prendrait.
En d'autres termes, savoir prendre en compte
les différences que nous avons dans le couple
et apprendre a chacun faire des compromis
lorsque nous nous trouvons devant ce type de

décisions.

71



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

5.Résoudre les problemes solubles : Savoir
identifier quand un probléme peut étre résolu.
L'aborder avec une attitude de collaboration,
en écoutant les sentiments de l'autre avec une
empathie réelle et chercher ensemble (ou si
besoin avec l'aide d'un tiers) une solution
acceptable pour chacun.

6. Surmonter les blocages. Lorsqu'un probleme
est insoluble, savoir I'accepter et maintenir le
respect. En paralléle, renforcer les liens
(moments de qualité, discussions...) et soutenir
l'autre dans ses réves (ce qui implique bien
connaitre son partenaire).

7. Créer un but, un idéal partagé : Chaque couple
a des idéaux, des objectifs communs. Discuter
ensemble pour les définir, perpétuer des
traditions ou en créer des propres a sa famille,
participer a des activités dans le sens des buts
du couple sont tous des moyens de grandir

ensemble et renforcer le couple.

72



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Taharat Hamichpa'ha — un travail de

couple

NT17 (120 17X 1AX X101 12 X12'N 20 1AX
nYvav N7 n1oor nxaw ?nnxv? naoiow

Innxy7?—n7,0n

Rabbi 'Hinena fils de Kahana dit au nom
de Chmouel : D'ou savons-nous que la
(femme) niddah compte ses jours elle-

méme ? Car il est écrit dans la Torah "elle
comptera pour elle sept jours”. Pour elle —

elle-méme !

(traité Ketoubot 72a)

Cet enseignement de nos Sages nous montre la
confiance que la Torah place dans la femme en tout

ce qui concerne les halakhot de niddah.

Avec cette confiance vient également une grande

responsabilité : I'énorme majorité de ces halakhot

73



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

repose sur la femme : elle est seule juge de ce
qu'elle a vu ou ressenti et si cela la rend niddah (ou
nécessite de consulter une autorité halakhique).
Elle celle sait si son saignement s'est arréte. Elle
seule peut savoir si ses bedikot ont été faites
correctement et s'il est nécessaire de poser une
question sur l'une d'entre elles. Enfin, elle seule est
juge de sa préparation pour le mikveh, et elle seule
peut annoncer a son mari s'étre immergee au
mikveh dans les régles et étre a nouveau en état de

taharah.

Un couple ayant des rapports intimes alors qu'ils
sont en période de niddah est passible de kareth
(retranchement). Comme une grande partie de ces
halakhot, repose sur la femme, ceci peut donner
lieu a la sensation qu'elle a a porter un tres lourd

fardeau.

D'un autre cbété, le fait qu'une femme soit en
période de niddah ou non entraine des
conséquences directes sur la vie de couple, les

halakhot de niddah sont ainsi logiquement

74



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

également appelées taharat hamichpa'ha, la pureté

familiale.

Au fil du mois la femme traverse divers stades. Tant
les changements hormonaux que le processus vers
le mikveh peuvent étre une source d'émotions, de
travail intérieur, de préparation. Si certaines
femmes profitent des chivah neki'im pour effectuer
une recherche spirituelle et grandir au fil de la
semaine, pour d'autres, le compte des sept jours
est source de stress. A cela s'ajoute l'anticipation
vers les retrouvailles physiques et parfois tous les
sentiments se confondent et peuvent créer de la
confusion. Se rappeler chaque détail peut aider a
se situer dans le processus ou au contraire se

sentir submergée.

De son cété, il arrive que le mari ne se sente pas
vraiment concerné par ces halakhot, mis a part
savoir quand il doit « prendre ses distances » et

quand cette période se termine.

75



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Trouver I'équilibre qui convient au couple afin de
faire en sorte que ces halakhot donnent a 'homme
le sentiment qu'elles le concernent aussi et a la
femme qu'elle n'est pas seule, sans pour autant
qu'elle se sente « contrblée » ou lui « pas a sa
place » peut étre une opportunité de plus d'utiliser
ces halakhot comme tremplin vers une

consolidation encore plus forte du couple.

Chaque individu est unique. La dynamique de
couple est elle aussi différente d'un couple a l'autre
et déepend aussi de la relation entre les conjoints qui
eux-mémes changent au fil des années. |l n'y a pas
de recette précise mais il est possible de proposer
ici diverses idées permettant au mari d'étre plus
actif, ou pour le couple de faire des choses
ensemble. Une partie d'entre elles parleront a
certains couples alors que pour d'autres elles
donneront une sensation de contréle non avenu.
D'autres idées pourront paraitres romantiques ou
au contraire, superflues, de bon sens ou n'ayant
aucun rapport avec les besoins du couple. Le but

n'est pas d'instituer des standards ou des

76



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

obligations quelconques mais de donner quelques
pistes de réflexion pour que les conjoints puissent

se sentir partenaires dans cette mitsvah.

- Indiquer les dates importantes sur un
calendrier, faire les calculs nécessaires (si une
application dédiée a cela n'est pas utilisée).

- Rappeler a sa femme quand il est possible de
commencer a faire un hefsek taharah, lui
demander (gentiment !) si elle a fait une
bedikah particuliere et s'il elle était bonne.

- Apporter les tissus de bedikah qui posent
question a une autorité halakhique.

- Compter ensemble les chivah neki'im.

- Choisir avec sa femme un travail spirituel
(ensemble ou chacun seul) autour des chivah
neki'im.

- Etre une source de soutien en cas de difficulté
pendant la période de niddah.

- Le jour du mikveh, étre plus présent.

- Penser a se doucher, voire se parfumer,
brosser les dents, etc. avant le retour de sa

femme du mikveh.

7



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

- Ranger la maison / préparer un repas ou toute
chose qui permettra a sa femme d'aller au
mikveh sereine.

- Préparer une petite attention pour montrer qu'il
pense a elle (au début de la période de niddah,
pendant les chivah nekiim, le soir du

mikveh...)

78



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Procédures gynécologiques

courantes

Certaines procédures gynécologiques peuvent
causer un saignement dU au traumatisme de la
procédure elle-méme. |l s'agit de dam makkah — du

sang dd a une plaie. Celui-ci ne rend pas niddah.

En revanche, il arrive qu'afin de pouvoir effectuer la
procédure gynécologique, il est nécessaire de creer
une ouverture significative du col de l'utérus. Cette
ouverture rendra la femme niddah méme si aucun
saignement n'aura été constaté. C'est ce qui est
appelé ein petikhat hakever lelo dam (lit. il n'y pas
d'ouverture du tombeau sans sang - tombeau étant
un nom utilisé dans le talmud pour désigner
I'utérus). L'ouverture du col nécessaire pour qu'il
soit question de petikhat hakever est sujette a
discussion entre les autorités halakhiques et peut

aller jusqu’a 19 mm, qui est l'opinion suivie par les

79



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

rabbanim de Nishmat*®. En général, dilater le col a

une telle ouverture nécessitera une anesthésie.

Il est important de communiquer avec son medecin,
de préférence en amont, afin de recevoir des détails
sur toute procédure gynécologique a effectuer. Si
c'est medicalement acceptable, ceci permettra de
pouvoir la planifier de sorte qu'elle ne rajoute pas
de jours de niddah dans le cas ou il s'agit d'une
procédure pouvant rendre niddah ou risquant de

compliquer la complétion des chivah neki'im.

Planification d’examens gynécologiques

Une femme est considérée étre tehorah a partir du
moment ou elle s’est immergée dans le mikveh et
jusqu’a ses prochaines regles. Pour tout examen
gynecologique effectué durant cette partie de son
cycle, il sera plus facile de statuer qu'un
saignement le suivant est di a I'examen lui-méme

et ne la rend pas niddah.

* Nishmat HaBayit, responsa 50.

80



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Si possible, on préférera éviter de planifier des
examens gynécologiques durant les chivah neki'im
ou la femme effectue des bedikot, sur lesquelles il
est plus difficile de ne pas étre strict, ou encore peu
avant ses prochaines régles prévues. Cependant, si
la procédure ne peut étre effectuée qu'a ce
moment, avoir les deétails la concernant et en
discuter avec une autorité halakhique pourra
permettre de voir si et comment faire afin que la
femme n'ait pas a invalider ses chivah neki'im ou ne

devienne pas niddah avant I'heure.

Si la femme est en état de faharah au moment
du rendez-vous, et que le gynécologue ne voit
pas de saignhement utérin avant de faire son
examen, les gestes gynécologiques suivants ne

rendront en général pas niddah :

- Toucher vaginal.

- Examen avec un speculum.

- Echographie par voie vaginale.

- Frottis vaginal. Le frottis peut causer un léger

saignement ne rendant pas niddah puisqu'étant

81



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

vaginal et di a une plaie. Il est préférable
d'éviter de le faire durant les chivah neki'im
puisque le sang pourrait interférer avec les
bedikot.

Les gestes gynécologiques suivants sont moins
courants mais ne rendent généralement pas
niddah si la femme est en état de taharah au

moment du rendez-vous :

Colposcopie.

Biopsie du col de l'utérus. Tout saignement

peut étre attribué a une plaie.

Une grande partie des hystéroscopies et

hystérosalpingographies.

Insertion ou retrait d'un stérilet : les pinces

(tenaculum) utilisées pour maintenir le col de
l'utérus légerement ouvert peuvent blesser le
col qui peut saigner un peu, et la pose ou le
retrait du stérilet peut causer une plaie dans
l'utérus. Comme il est clair qu'il s'agit d'une
plaie, le saignement ne rend pas niddah mais

est mis sur le compte de dam makkah. (Il est a

82



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

noter que la position halakhique de certains
décisionnaires est que la pose ou le retrait d'un
stérilet rendent toujours niddah parce que des

instruments sont insérés dans l'utérus).

Dans tous les cas ou il y a un risque ou une
certitude que le geste causera un saignement du a
une plaie, on essaira d'éviter de le planifier juste
avant ou durant les chivah nekiim. De méme, on
évitera une procedure nécessitant une dilation du
col durant les chivah nekiim et lorsque la femme
est tehorah. S'il n'y a pas de flexibilité concernant la
date de la procédure, une autorité halakhique sera

consultée.

D>'NIY917 TIXA DNINAYII

Vous prendrez grand soin de vos vie

(Devarim 4,15)

La Torah nous enseigne de prendre soin de notre

santé. Ceci est vrai aussi dans le cas d'un examen

83



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

ou geste medical ne pouvant impérativement étre
fait qu'a un moment spécifique du cycle et ayant
des répercussions sur le statut halakhique de la
femme. S'il a été médicalement décidé qu'il est
nécessaire de le faire et méme s'il n'y a pas de
moyen d'éviter d'étre niddah a cause de ce geste
ou cet examen, il ne sera pas repousse a un autre

moment pour autant.

84



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Savoir poser une question

halakhique

L'importance de poser des questions

De par leur cété intime, il existe un certain tabou
autour des hilkhot taharat hamichpa'ha. Une grande
partie des couples n'en découvre les détails
qu'aprés s'étre fiancés, et dans certains cas
I'existence méme de ces halakhot Ileur était
inconnue ou presque. Puisque l'apprentissage de
ce nouveau domaine se fait pendant les mois
précédents le mariage, le jeune couple n'arrive pas
toujours a y deédier son attention autant qgu'il le
serait souhaitable pour en avoir une bonne
compréhension. De plus, avant le mariage lui-
méme, ces cours relévent pour la plus grande part
de la théorie. Une fois que les choses sont mises
en pratique, tous ne retournent pas perfectionner
leurs connaissances sur le sujet, que ce soit peu

apres le mariage ou a la suite d'une longue période

85



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

sans regles (comme aprés une grossesse par

exemple), bien que ce serait bénéfique.

Les halakhot de taharat hamichpa'’ha sont
étroitement liées au cycle menstruel ainsi qu'a
d'autres aspects de la santé de la femme. Bien que
tous les étres humains aient éte créés a I'image de
D.ieu, chaque étre humain a été créé avec ses
particularités. Ce fait se retrouve tant physiquement
que physiologiqguement. La santé, I'alimentation, les
activites  physiques et les circonstances
personnelles de chacun influencent la maniére dont

notre corps agit et réagit.

En conséquence, bien qu'il existe de nombreux
livres résumant les halakhot de taharat
hamichpa’ha, il est assez courant de ne pas y
trouver le cas spécifiqgue d'une question que l'on
aurait sur ce sujet, ou encore de ne pas realiser
qu'une situation particuliere nécessite un avis
halakhique. Une meéconnaissance de la halakha
peut amener deux alternatives problématiques : le
risque de transgresser la halakha en étant trop

laxiste alors que la halakha ne le permet pas, et

86



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

celui de créer des tensions dans le couple en étant

trop strict, sans raison halakhique valable.

Bien connaitre et revoir réegulierement les halakhot
a ainsi son importance. Trouver une autorité
halakhique (Yoetzet Halakha, Rabbin...) ayant des
connaissances pousseées dans ce domaine et avec
qui il est possible d'avoir un vrai dialogue permettra
de recevoir des réponses exactes ainsi qu'un réel

accompagnement.

Comment poser une question

Ne pas attendre. En posant la question dés qu'elle
se présente nous évitons d'oublier des détails qui
peuvent se révéler décisifs. Cela évite aussi de
perdre un tissu témoin ou de laver par erreur un
vétement. S'il est inévitable qu'il y ait un certain laps
de temps entre le moment ou la question se pose et
celui ou l'on pourra la poser, on notera les détails
de ce qui s'est produit, prendra soin de mettre le

tissu témoin dans un sachet en plastique et le

87



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

conserver dans un endroit ou la couleur ne

changera pas etc.

Donner tous les deétails. Normalement, ['autorité
halakhique répondant a votre question vous
demandera tous les deétails neécessaires pour
pouvoir vous donner une réponse exacte, mais |l
peut arriver qu'il y ait un point supplémentaire qu'il
peut étre important de préciser. Dans tous les cas,
repondre de maniere précise et exacte permettra de

recevoir une réponse préecise et exacte.

De nombreuses questions de taharah contiennent
en elles des composantes qu'il n'est pas courant de
partager avec d'autres personnes que son conjoint
ou gynécologue. Cette nécessité de s'ouvrir sur des
sujets intimes devant autrui peut étre une source de
géne pour le couple, qui risque de préférer ne pas
poser de questions, méme au prix de devoir se
séparer pendant des longues périodes. Se rappeler
que l'autorité halakhique consultée est la pour aider
le couple et non pour donner un jugement,
ressasser ou partager ce qui lui a été confié peut

aider a surmonter cette géne. Trouver une

88



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

personne avec qui on se sent a l'aise (ou du moins
autant que possible), dont on sent qu'elle est a
notre écoute et qui a les compétences halakhiques
nécessaires sont des facteurs importants dans la
recherche et le choix de l'autorité halakhique a qui
on se référera. Les lignes spécialisées permettant
de conserver son anonymat peuvent aussi étre une

solution pour certains.

Ne pas se déclarer niddah dans le doute

Dans tout cas de doute quant a son statut
halakhique, il ne sera pas affirmé que I'on est
niddah. En effet, une telle affirmation n'est pas
toujours rétractable®. La femme annoncera a son
mari qu'elle n'est pas certaine de son statut
halakhique et le couple se comportera comme si la
femme est niddah par précaution, et ce jusqu'a
clarification de son statut aupres d'une autorité

halakhique.

4 Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 185 2-3.

89



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Un mot sur l'intimité

La position de la Torah

La Torah ne porte pas de regard ambivalent
concernant les rapports intimes entre les époux : le
rapprochement physique est non seulement permis
mais voulu par Hachem ; il est considéré comme

positif, et est une source potentielle de kedouchah:

AYX2 j227] IAX NX] 1'AX DX Y'X 2TY! 2 7Y
. TRX W27 1))
C'est pourquoi I'homme quitte son pere et

sa mere, il se liera a sa femme et ils

deviennent une seule chair.

(Beréchit, 2;24)

L'union physique entre un homme et sa femme est
non seulement naturelle mais Hachem nous a créé

avec cette particularité de vouloir, de maniére

90



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

instinctive, se lier a un conjoint avec qui nous

désirons vivre, émotionnellement et physiquement.

Au fil du Tanakh, et plus spécifiguement dans le
livre de Chir Hachirim (Le Cantique des Cantiques),
la relation entre Hachem et son peuple est

comparee a celle d'un couple.

Le Talmud rapporte différentes descriptions
concernant la maniere dont les Kerouvim, les
Chérubins qui étaient sur le Aron Hakodech (Arche
Sainte) étaient positionnés. Dans celle du traité
Yoma qui traite du service de Yom Kippour au
Temple, il est décrit que lors de la destruction du
Beit Hamikdach, les Romains entréerent le Kodech
Hakodachim (le saint des saints, lieu le plus sacré
du Temple) et y trouverent les Kerouvim enlaceés,
tel un couple aimant. Si a leurs yeux ceci fut une
source de dédain, nos Sages comprennent cette
image comme étant une marque du rapport
privilegié entre Hachem et son Peuple. Avant la
séparation due au départ en Exil, le couple veut se

retrouver une fois de plus, intimement.

91



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Enfin, la Torah donne l'injonction de ne pas léser la
femme de son droit a l'intimité sexuelle N7 nnavi
v (Chemot 21;10). La Michna (dans le traité de
Ketoubot qui parle des devoirs conjugaux) va méme
jusqu’a indiquer la fréquence préférée de ceux-ci,
en fonction de l'occupation du mari. Et de préciser
gu'il ne peut accepter de nouvel emploi pouvant
entrainer des répercussions sur la fréquence des
rapports conjugaux qu'avec l'accord de son épouse.
Le fait que la femme soit a une période de sa vie ou
elle peut ou non devenir enceinte n'est pas un
facteur modifiant l'importance du lien physique

entre les époux.

Mitsvat onah

Mis a part la période de niddah, il n'y a que deux
jours de l'année ou les rapports intimes sont
interdits pour tous : Yom Kippour et Tich'a be'av™.
A cela s'ajoute la onah (période de temps — un jour
ou une nuit) précédent le moment ou les prochaines

regles sont anticipées par la halakha (onot

%% Choulkhan Aroukh Ora'h 'Haim 615,1 et 654,1

92



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

perichah®') ainsi que la semaine ou l'un des

conjoints est en deuil (chivah)>.

I 'y a également des avis kabbalistiques
déconseillant les rapports certains jours de I'année
(comme Roch Hachana, et Chavouot par exemple).
On notera que les couples ne suivant pas ces avis
en général n'y sont pas astreints, et que méme
dans le cas ou un couple suit les coutumes

kabbalistiques, il y a des exceptions.

En dehors de ces restrictions, la fréquence des
rapports intimes dont le mari s'engage envers sa
femme, ainsi que définie par la halakha, varie entre
une fois par jour & une fois tous les six mois,> en
fonction de l'occupation de mari, sa disponibilité, sa
santé, et des desiderata de son épouse, puisqu'l
est question de rendre la femme heureuse et
satisfaite. Le concept méme de la mitsvat onah
indique que la Torah requiert du mari d'étre a
I'écoute de sa femme. Dans l'idéal cette écoute est

mutuelle et chacun veut que les relations

3! Choulkhan Aroukh Yoreh Déah 184,2.
32 Choulkhan Aroukh Yoréh Déah 383, 1.
> Traité Ketoubot 64b-65b.

93



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

conjugales soient satisfaisantes pour les deux
conjoints. Néanmoins, ni le mari ni la femme n'a
l'obligation d'avoir un rapport a un moment
spécifique ni d'effectuer une pratique sexuelle qu'l

ne désire pas faire.

En pratique, la fréquence désirée des relations
sexuelles differe d'un couple a l'autre, et change au
sein de chaque couple au fil de leur mariage. Une
communication ouverte et continue sur la relation
sexuelle du couple, les désirs et les besoins de
chacun est importante, et nécessite que chaque
conjoint puisse s'exprimer et prenne le temps

d'écouter l'autre.

Certains soirs ont été traditionnellement désigneés
comme propices a la mitsvat onah, comme le
vendredi soir, la nuit avant le départ d'un des
conjoints ou le soir du mikveh. Bien qu'il soit
encouragé d'avoir des relations sexuelles a ces
moments, un couple peut décider que ce soir

particulier ne leur convient pas et ne pas en avoir.

Dans le cas ou les conjoints décident d'un commun

accord de repousser les relations a un autre soir

94



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

que celui du mikveh, le mikveh lui-méme ne sera
pas repoussé. En effet, la fevilah elle-méme permet
les autres formes d'intimité physique entre les
conjoints, qui sont elles aussi considérées comme
une mitsvah et importantes pour la relation

conjugale.

En dehors des restrictions liees a la niddah, la
halakha laisse au couple une grande liberté en ce
qui concerne avoir une relation sexuelle

satisfaisante et pleine de sens.

95



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Glossaire

Balanit

Intendante du mikvenh.

Bedikah (pl. bedikot)

Vérification interne faite a I'aide d’un tissu de
vérification afin de confirmer qu’il n’y a pas de sang

de provenance utérine dans le vagin.

Berakha

Bénédiction.

Chivah

La semaine de deuil lorsqu'on perd un proche.

Chivah neki'im

Période de sept jours de pureté entre le hefsek

taharah et la tevilah au mikveh. Durant cette

96



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

semaine, la femme fait des bedikot quotidiennes
afin de confirmer qu'aucun saignement n'est

survenu.

Dam makkah

Du sang (dam) dU a une plaie (makkah). Ce

sang ne rend pas niddah.

Deoraita

De la Torah, se réféere aux halakhot énoncées

ou dérivées directement des versets de la Torah.

Derabanan

Loi rabbinique, fait référence aux décrets
promulgués par les rabbins aprés le don de la
Torah. Nous sommes astreints aux halakhot

derabanan au méme titre que celles deoraita.

Ed (pl. edim)

97



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Littéralement témoin. Tissu de vérification pour

faire une bedikah.

Emounah

Foi, confiance en D.ieu

Griss

Superficie proche de celle d’'une superficie
d’'une piece de 10 centimes ou 1 chekel. Une tache
trouvée sur un support contractant I'impureté mais
dont la taille est inférieure a cette superficie ne rend
pas niddah méme si la couleur elle-méme est

impure.

'Hafifah

Préparatifs a la tevilah qui incluent 6ter toute
'hatsitsah éventuelle, se laver le corps et les

cheveux et peigner soigneusement ceux-ci.

98



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Hargachah

Littéralement sensation. Une sensation interne
qui indique que du sang utérin est sorti de l'utérus
vers le vagin. Une telle sensation peut rendre une
femme niddah. De nos jours, il est relativement rare
qu’'une femme ressente ces sensations qui sont
souvent confondues avec d’autres plus externes

n’ayant pas forcément de répercussion halakhique.

Harkhakot

Restrictions dans les relations entre les
conjoints durant la période de niddah de la femme.
Le but de ces lois dont la majorité a été promulgué
par nos Sages est d’éviter une certaine intimité qui
pourrait résulter en des rapports intimes, interdits
par la Torah. Celles-ci incluent n'avoir aucun
contact physique, ni ce qui pourrait y amener. Ainsi,
parmi ces restrictions on trouvera la nécessité de
séparer les lits conjugaux, de placer un rappel
physique sur la table pendant les repas partageés a

deux, et l'interdit de se passer des objets.

99



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

'Hatsitsah

Toute chose empéchant I'eau du mikveh d’étre
en contact direct avec le corps et la chevelure de la
femme lorsqu’elle s'immerge dans le mikveh. Une

‘hatsitsah peut invalider une tevilah.

Hefsek taharah

Vérification interne faite a la fin des régles (ou
d’'un saignement rendant niddah) afin de confirmer
que tout saignement s’est arrété. Cette vérification
permet le début du compte des sept jours propres,

les chivah neki’im.

Issour ve héter

Interdit et permis — les lois relatives a ce qui est
interdit et permis, comme la cacheroute par
exemple, et dons les lois de taharat hamichpa'ha

font partie.

100



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Kedoucha / kadoch

Sainteté, saint.

Ketem (pl. ketamim)

Tache de sang trouvée sur un support. Selon la
taille de la tache, sa couleur et le support sur lequel
elle a été trouvée, la tache peut avoir le potentiel de

rendre une femme niddah.

Mikveh

Bain rituel dans lequel la femme s'immerge (fait
sa tevilah) a la fin de la période de ses chivah

neki'im afin de redevenir a I'état de taharah.

Mokh dakhouk

Tissu de vérification inséré dans la cavité
vaginale entre le coucher du soleil et le début de la
nuit (environ 20 minutes), aprés avoir effectué un
hefsek taharah valide. Le but de cette vérification

est de confirmer que tout saignement s’est arrété.

101



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Si le mokh dakhouk ressort propre, la femme pourra
commencer a compter ses chivah neki'im le

lendemain.

Niddah

Etat halakhique d'une femme ayant eu un
saignement utérin. Cet état entraine des restrictions
concernant tout contact physique avec son mari ou
toute action pouvant en causer. Afin de sortir de cet
état la femme doit effectuer un hefsek taharah,
compléter le compte des chivah neki'im et

s'immerger au mikveh.

Noy

Esthétique. Ce qui reléve de l'esthétique n'est
pas forcément une 'hatistah sur le corps et en
conséquence une tevilah peut étre permise méme

sans avoir a Oter cette chose.

102



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Petikhat hakever

Lit. Ouverture du tombeau. Le talmud utilise
I'expression kever — tombeau — pour désigner
I'utérus, I'expression indique une ouverture du col

de l'utérus.

Psak, psika

Décision halakhique.

Taharat hamichpa'ha

Pureté familiale

Tehorah / taharah

Pureté. Un couple dont la femme est en
période de taharah n’a pas besoin d’observer des

restrictions concernant la vie conjugale.

Tevilah (pl. tevilot)

103



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Immersion dans le mikveh. Cette immersion
conclue le processus de purification débuté avec le
hefsek taharah et permet aux conjoints de se
retrouver physiquement. Bien que, techniquement,
une seule immersion soit suffisante pour devenir
tehorah, la coutume de la majorité des femmes est
de faire deux tevilot au moins, et de nombreuses

femmes s'immergeront trois fois et plus.

Toumah/ tameh / teméah

Traduit impureté. L’état de toum’ah empéche
celui de la taharah. |l est question d’un état spirituel
uniqguement. Ce terme ne vient pas désigner une
saleté (ou, dans le cas du terme taharah, la

propreté)

104






Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Bibliographie

STIT N2I0 "IN TMN .nnw DT .(1984) .n ,In'x
.0'T'0N 190 .' ,T'oNN

TOIN NRXIN .KP'1190 72V win'o (1978) v ,wi
AR'YN2 7Ny

1N nnwa L,(2017) (o) .o pran st an
D17 NXXIN

SN AIkn RN N nno (1990) .y ,qor
V' "y

NPTY 'yn N"Iv 19107

(MNT) 'nwR 2 .(1899)N.' - TRTAAN

17 200 Tom 02120 N (1977) . ,jmm
TNV N7V .NAIWN 'NND LNLXL.N,VOWITHR
ANV IN7IY NP

,'2AN NN DN .nnin [kxni (2021) .n.w ,niong
Nl NwATn

(2023) .X"- 070 yalip s an

ANIP' NN 7Y 0"avn

.AN0N No9n .(2021) .x ,0M1NM ,. , N7
.NT1 ,NAIMND Ndon ,'721 TINN

AN

"N DRNIN 20N v

106



Dans le carnet de la Yoetzet Halakha

Chapman, G. (2015). Les langages de I'amour. Farel.
Gottman, J.M., Silver,N. (2006). Poche.
Kaplan, A. (2002). Les eaux d'Eden. Edition Kountrass.

107



